
In the Shadow of Xibalba 

Maya Caves and Underground Landscapes

Milan Kováč & Fátima Tec Pool  
(eds.)





In the Shadow of Xibalba  
Maya Caves and Underground Landscapes 

En la sombra de Xibalba 
 Cuevas mayas y paisajes subterráneos 

Milan Kováč & Fátima Tec Pool 

(eds.) 

Chronos 2024 
ISBN 978-80-89027-76-7 



Reviewers: Prof. Dr. John F. Chuchiak, Dr. Eva Jobbová 
Cover design: Reynaldo Parra Acosta 
© Chronos 2024 
© Center for Mesoamerican Studies, Faculty of Arts, Comenius University 
ISBN 978-80-89027-76-7 

This book was written within the project VEGA 1/0855/21 “Chan Chʼeʼn – The 
Celestial Cave as a mythological concept in the founding of Maya cities and its 
archaeological validation in an interdisciplinary context.“ 
 

Department of Comparative Religion 
Faculty of Arts, Comenius University

Cronos



The Iconography and Epigraphy of Caves in the Maya Codices	 ￼  ..........3
Introduction	 ￼  .......................................................................................................3
Sources	 ￼  ...............................................................................................................5
Madrid Codex (Codex Tro-Cortesianus):	 ￼  ..........................................................6
Paris Codex (Codex Peresianus)	 ￼  ........................................................................7
Maya Codex of Mexico (Grolier Codex)	 ￼  ............................................................8
Colonial Sources	 ￼  ................................................................................................8
Table 1 List of all cave depictions in Maya codices	 ￼  .........................................10
Cave iconography in the Codices	 ￼  .....................................................................25
Glyphic Variations of "Cave" in the Maya Codices	 ￼  .........................................26
Standard cave depictions	 ￼  .................................................................................27
Cave place	 ￼  ........................................................................................................28
Woe to earth, woe to cave	 ￼  ................................................................................30
Lord of the cave	 ￼  ...............................................................................................32
Arrive in the cave	 ￼  .............................................................................................33
Rare cave collocations	 ￼  .....................................................................................34
The Role of the Cave in Codical Narratives	 ￼  .....................................................35
Dresden codex	 ￼  .................................................................................................36
Paris codex	 ￼  .......................................................................................................39
Conclusions	 ￼  ......................................................................................................41
Bibliography	 ￼  ....................................................................................................43

Áaktun Boom: una mirada a las huellas de nuestros antepasados en 
las faldas de la cordillera Puuc	 ￼  ........................................................49

Introducción	 ￼  ....................................................................................................49
La Cueva de las Pinturas	 ￼  .................................................................................50
Un recorrido a su interior	 ￼  ................................................................................50
Huellas de peregrinación	 ￼  .................................................................................58
Reflexiones finales	 ￼  ...........................................................................................64
Bibliografía	 ￼  ......................................................................................................65

The monkey archer and other stories. Mythological reflections on 
caves among the Lacandon Maya	 ￼  .....................................................69

Introducción	 ￼  ....................................................................................................69
2. Caves with statues of gods	 ￼  ...........................................................................72
3. Caves with a celestial body	 ￼  ..........................................................................74
4. Caves with a snake ruler	 ￼  ..............................................................................77
5. Caves with demonic people	 ￼  .........................................................................79
6. Caves with animal-human	 ￼  ...........................................................................83
7. Caves with animal monsters	 ￼  ........................................................................87
8. Caves with the place of origin	 ￼  .....................................................................96



9. Caves with entrance to the realm of the dead	 ￼  .............................................97
10. Caves with entrance to parallel worlds	 ￼  ....................................................103
Conclusions	 ￼  ....................................................................................................105
Bibliography	 ￼  ...................................................................................................107

Túnel de Santa Elena, Nohcacab: un portal hacia el pasado histórico 
y arqueológico maya de Yucatán	 ￼  .....................................................111

Algunos antecedentes de La villa de Santa Elena Nohcacab	 ￼  .........................113
Morfología de la cavidad	 ￼  ................................................................................116
1) Túnel artificial	 ￼  .............................................................................................117
2) Primer descenso entre la escorrentía de agua	 ￼  ...........................................121
3) Pendiente con cascada	 ￼  ...............................................................................122
4) Una majestuosa galería	 ￼  .............................................................................123
5) Sifón al manto acuífero	 ￼  ..............................................................................124
Vestigios culturales a través del tiempo	 ￼  ........................................................125
Un ecosistema en su interior	 ￼  .........................................................................128
Procesos geológicos	 ￼  ........................................................................................129
Consideraciones finales	 ￼  .................................................................................130
Bibliografía	 ￼  .....................................................................................................134

Ofrendas en cuevas y cenotes: mensajes a las deidades del 
inframundo	 ￼  ....................................................................................139

Introducción	 ￼  ...................................................................................................139
Antecedentes	 ￼  ..................................................................................................142
Marco conceptual	 ￼  ...........................................................................................145
Consideraciones sobre la modificación de los espacios	 ￼  ................................149
Los contextos subterráneos	 ￼  ............................................................................151
Sobre los materiales	 ￼  .......................................................................................153
Consideraciones finales	 ￼  ..................................................................................155
Bibliografia	 ￼.....................................................................................................155







The Iconography and Epigraphy of 
Caves in the Maya Codices        

Špoták, Jakub  1

Introduction 
Caves held a crucial role in the cosmology and religious practices 
of the ancient Maya. They were perceived as entrances to the 
underworld, dwellings of deities, locations for rituals, and sources 
of sacred water. Their significance is reflected in the rich 
iconography and hieroglyphic texts preserved in the Maya 
codices. This study focuses on a comprehensive analysis of cave 
depictions in the four surviving Maya codices: the Dresden, 
Madrid, Paris, and Grolier  codices. The aim is to provide an 2

overview of the iconographic and epigraphic aspects of these 
depictions and thus contribute to a deeper understanding of the 
symbolism of caves in Maya culture. 

Previous research has addressed the issue of caves in Maya 
culture from various perspectives. Archaeological investigations 
(Brady, 1997, pp. 603–605; Brady & Prufer, 2005, pp. 285–289) 
have revealed the ritual use of cave spaces, including evidence of 
offerings, burials, and modification of cave interiors. These 
findings underscore the importance of caves as sacred spaces for 
conducting ceremonies and communicating with the 
supernatural. Ethnographic studies (Vogt, 1969, pp. 387–390; 
Watanabe, 1992, pp. 88–90) have highlighted the enduring 
significance of caves in the cosmology and ritual practices of 
contemporary Maya communities, demonstrating a continuity of 
beliefs and practices related to caves across centuries. 
Iconographic analysis of cave paintings (Stone, 1995, pp. 179–

 Department of Comparative Religion 1

Center for Mesoamerican Studies 
Faculty of Arts, Comenius University in Bratislava 
ORCID: 0000-0002-0320-7627
 Currently known as Maya codex from Mexico.2

￼3



185) and monumental architecture (Houston, 1998, pp. 340–342) 
has provided valuable information on the symbolism of caves in 
the Classic period, linking them to themes of creation, fertility, 
and rulership. Several authors have also dealt with cave 
depictions in the codices. Bassie-Sweet (2008, pp. 145–150) 
explores the connection between caves and creator deities, while 
Taube (1992, pp. 195–198) discusses the association of certain 
gods with caves in his overview of major Yucatec deities. 
Thompson (1970, pp. 195–198) provides initial insights into the 
religious significance of caves, although a comprehensive study 
that systematically analyzes the iconography and epigraphy of 
caves in all four codices is still lacking. This paper attempts to fill 
this gap by offering a detailed examination of cave-related 
imagery and inscriptions. 

The methodology of this study involves a detailed iconographic 
and epigraphic analysis of the relevant passages in the codices. 
The iconographic analysis will focus on the visual elements of 
cave depictions, their composition, and their relationship to 
surrounding scenes and figures. It will consider aspects such as 
the shape and form of the cave, associated symbols, and the 
presence of any figures within or near the cave. The epigraphic 
analysis will focus on the identification and interpretation of 
hieroglyphic inscriptions related to caves, with an emphasis on 
variations of phrases denoting caves and also different 
alternatives of these phrases.  

Hieroglyph for cave can be read as ch'e'n and it is well know 
attested from classic period through postclassic period until 
colonial time. It is the most common term for "cave" across the 
codices, appearing in various forms and contexts. For example, 
the Dresden Codex features a compound with the kab ("earth"), 
or we can see variation with infixed k’in glyph. More about this 
kind of variatons I will discusse more in later chapter. 
Iconographic analysis reveals recurring motifs associated with 
cave depictions. These include representations of deities 
emerging from cave mouths, most prominent is rainy deity 
Chaahk. Water imagery is frequently present, with streams or 

￼4



pools depicted within or flowing out of caves, suggesting a 
connection to fertility and the underworld's watery nature.   
Sources 
This study draws primarily on the four surviving Maya codices: 
the Dresden, Madrid, Paris, and the Maya Codex of Mexico 
(formerly known as Grolier). These codices represent an 
invaluable source of information about Maya religion, calendar 
systems, rituals, and cosmology. In addition to the codices 
themselves, several colonial sources are used, such as the 
Relación de las Cosas de Yucatán and the Chilam Balam 
chronicles. These provide comparative and supportive material. 
The material used for the production of codices was made of the 
inner bark fibers of a fig tree, likely Ficus cotinifolia. Both 
surfaces of the bark fiber were covered with a coating of lime 
plaster, which was probably originally white (H. M. Bricker & 
Bricker, 2011, p. 5). In the codices, several colors were used. Most 
often, black was used for glyphs, and most of the pictures had 
bar-and-dot numbers. Red paint is used for other kinds of 
numbers or thick lines that form borders or subdivisions of pages. 
Another type of principal color is blue, referred to as "Maya Blue" 
(H. M. Bricker & Bricker, 2011, pp. 4–5). 

Dresden Codex (Codex Dresdensis) 
The Dresden Codex is housed in the Saxon State and University 
Library Dresden (Sächsische Landesbibliothek - Staats- und 
Universitätsbibliothek) in Dresden, Germany. It probably dates 
from the 13th century (Ruggles, 2005, p. 200) and is considered 
the oldest and best-preserved of the Maya codices. The codex is 
written on paper made from fig tree bark and is 3.56 meters long, 
folded into 39 double-sided pages, each approximately 9.1 cm 
wide and 20.5 cm high. The content of the codex consists mainly 
of astronomical tables (movements of Venus, solar and lunar 
eclipses), calendar calculations, prophecies, and depictions of 
deities and rituals. It is certain that different scribes produced 
different parts of the codex. Zimmermann recognised eight 
different scribal hands in the Dresden Codex (1956, Tafel 5). The 
codex includes a combination of what researchers call almanacs 

￼5



and tables. There are also paired 'water' tables and the so-called 
Mars table (M. J. Macri & Vail, 2009, pp. 2–3). However, there is 
an alternative hypothesis about these "Mars tables" proposed by 
Bruce Love (1995). The Dresden Codex is unique in being the only 
one that provides information for calculating Long Count dates 
(Macri & Vail, 2009, p. 27). The codex likely originated in the 
Yucatán Peninsula and was brought to Europe sometime after the 
Spanish conquest. It was acquired by Johann Christian Götze, the 
director of the Royal Library in Dresden, in 1739 from a private 
owner in Vienna (J. Thompson, 1972, p. 15). Ernst (1906) 
published the first complete facsimile of the codex and made 
significant contributions to its decipherment, particularly the 
astronomical tables (Förstemann, 1906, pp. 50–100). A more 
recent facsimile edition with commentary was published by 
Thompson (1972). 

The Dresden Codex contains a total of 55 cave depictions, 
integrated within its iconography. The hieroglyph for "cave" is 
used in various contexts throughout the codex, appearing with 
similar frequency in both almanacs and tables. 

Madrid Codex (Codex Tro-Cortesianus): 
The Madrid Codex is housed in the Museo de América in Madrid. 
Its dating is placed in the 15th century. The codex is made of fig 
tree bark, the same material as in the case of the Dresden and 
Paris Codices, and is 6.82 meters long, divided into 56 double-
sided pages, with dimensions between 22.6 to 23.2 cm in height 
and 12.1 to 12.2 cm in width (V. Bricker & Bricker, 2011, pp. 19–
21). In terms of content, the Madrid Codex is focused on practical 
matters, such as almanacs, divination, agricultural and hunting 
cycles, crafts, and rituals. It contains approximately 250 
almanacs, which describe various activities and events. Examples 
include rain ceremonies, agricultural activities, ceremonies to 
commemorate the end of one year and the start of the next, 
carving deity images, or beekeeping (Vail & Aveni, 2004, p. 5). 
The Madrid Codex differs from the Dresden in a few ways, 
including the fact that it does not contain any astronomical tables. 
However, there are several almanacs that record astronomical 

￼6



events (Vail & Hernández, 2013, p. 4). The codex was originally 
two separate parts, known as the Codex Troano and the Codex 
Cortesianus. The Troano section was discovered in the possession 
of the paleographer Juan de Tro y Ortolano in the 1860s and was 
first published by Brasseur de Bourbourg (1869, pp. 20–50). The 
Cortesianus section was found separately and believed to have 
been owned by Hernán Cortés. They were later recognized as 
parts of a single codex by Léon de Rosny in the early 1880s 
(Villacorta & Villacorta Calderón, 1930, p. 2). 

Although the Madrid Codex is the longest of the four, it features 
only 26 cave depictions – half the number found in the Dresden 
Codex. These are primarily found in the almanacs and almost as 
frequently in the context of New Year ceremonies. 

Paris Codex (Codex Peresianus) 
The Paris Codex is kept in the Bibliothèque nationale de France in 
Paris. It probably dates from the 15th century. The codex is in 
poor condition, with a length of 1.45 meters and consists of 11 
double-sided pages, the dimensions of which are not always 
identical. However, on average they are 24.9 cm in height and 
12.7 cm in width (V. Bricker & Bricker, 2011, pp. 11–12). It is the 
second shortest codex, measuring approximately 1.4 m when 
unfolded. The Paris Codex is the most deteriorated of all. 
Moisture has seeped in between the pages from the corners and 
sides, causing the fine limestone surface to crumble over time. 
Only the central portions of the pages remain. The Paris Codex is 
divided into several sections. The largest section is taken up by 
the so-called k'atun pages, i.e. the divinations for the individual 
20-year cycles. Other sections include the God C pages, 
Yearbearer pages, and pages dealing with the Otherworld and 
constellations. The codex was discovered by Léon de Rosny in 
1859 in a basket of old papers in a chimney corner at the 
Bibliothèque nationale de France. He named it the Codex 
Peresianus after the name "Perez" found written on the extremely 
fragile wrapping paper (Love, 1994, p. 3). A facsimile edition was 
published by Rosny (1888). 

￼7



While the Paris Codex is the shortest of the three, the frequency of 
cave depictions is proportionally lower, yet higher than expected, 
totaling 17. These depictions appear predominantly within the 
K'atun prophecy pages and the constellation pages at the codex's 
conclusion. No cave depictions are found within the almanacs. 

Maya Codex of Mexico (Grolier Codex) 
The Maya Codex of Mexico is located in the Museo Nacional de 
Antropología in Mexico. Its dating is disputed, some scholars 
consider it pre-Columbian (13th century), while others consider it 
a forgery. The codex is fragmentary, only 10 pages of the original 
20 are preserved. It contains a table dedicated to the movement 
of the planet Venus. The codex was reportedly found in a dry cave 
in Chiapas, Mexico, in the 1960s, along with other artifacts. It was 
first exhibited publicly at the Grolier Club in New York in 1971, 
hence its former name (Coe, 1973, p. 149). Its authenticity has 
been debated due to its unusual artistic style and the 
circumstances of its discovery. While some scholars, like Michael 
D. Coe (1973, pp. 150–151), initially supported its authenticity, 
others have expressed doubts. Recent studies applying 
radiocarbon dating and other scientific analyses suggest a pre-
Hispanic origin (Martínez del Campo Lanz, 2018, pp. 25–40), but 
the debate continues. 

Colonial Sources 
In addition to the primary sources of the codices, several 
stylistically different colonial sources provide valuable 
comparative and supportive material. These include the Books of 
Chilam Balam, Diego de Landa's Relación de las cosas de 
Yucatan, the Chronicle of Oxcutzcab, and the Ritual of the Bacabs. 
We can also include the Popol Vuh in this category. 

The Books of Chilam Balam were named after a priest who 
became famous for predicting the arrival of the Spaniards in the 
pre-Conquest period. Chilam, or chilan, is a title which means 
something like “interpreter of the gods,” while Balam is a 
common surname from that period in Yucatan (Vail & 

￼8



Hernández, 2013, p. 6).  The Books of Chilam Balam likely had 
their basis in hieroglyphic books.  They are named according to 
the community or village in which they were discovered, 
including Chumayel, Ixil, Kaua, Maní, and Tizimín, among 
others. The subject matter of the Books of Chilam Balam is 
historical, calendrical, astrological, prophetic, medical, and 
religious. There is also, however, an admixture of European 
content that can be problematic (Paxton, 1992, pp. 216–217). 
Records present in the Books of Chilam Balam are full of 
metaphors, and sometimes, it is very difficult to understand 
them. They contain, however, a huge amount of data about Maya 
history, worldview, and calendars. The best-known book of 
Chilam Balam is the one from the village of Chumayel. It is 
considered the most valuable (Kovac, 2010, p. 33). Another very 
valuable source is Relación de las cosas de Yucatan by the 
Franciscan friar Diego de Landa. This work provides a detailed, 
albeit biased, account of Maya culture, religion, and writing 
system at the time of the Spanish conquest. One of the most 
remarkable works we can consider is the text which the translator 
Ralph Roys named the Ritual of the Bacabs. It represents a 
collection of more than 40 enchanting songs, which were used for 
magical healing (Kovac, 2010, p. 35). 

￼9



Table 1 List of all cave depictions in Maya 
codices

Table 1 List of all cave depictions in Maya codices
No

. From Theme

Codex 

and page Glyph

Transcrip

tion Translation

1 Text Table DRE24 uch'e'n cities/caves

2 Text

New Year 

Ceremon

y DRE25b

yaj? 

ch'e'nal

misfortune to 

the caves - 

cities

3

Icono

graph

y Almanac DRE30a sak kab

limestone 

cave

4 Text Almanac DRE32b

kab 

ch'e'n

cities 'earth 

caves’

5 Text Almanac DRE33b

kab 

ch'e'n

cities 'earth 

caves’

￼

￼

￼

￼

￼

￼10



6 Text Almanac DRE34b

ta kab 

ch'e'n

in the cities / 

'earth caves'

7 Text Almanac DRE34b ch'e'nal

shrines/tombs 

'caves’

8 Text Almanac DRE34c

nah iik' 

ch’e’n

cave of first 

wind

9 Text Almanac DRE35b

ta kab 

ch'e'n

in the cities / 

'earth caves'

10 Text Almanac DRE35b

ti kab 

ch'e'n

in the cities / 

'earth caves'

11 Text Almanac DRE36b ch'e'nal

12

Icono

graph

y Almanac DRE38b

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

13 Text Almanac DRE38b

ti kab 

ch'e'n

in the cities / 

'earth caves'

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼11



14 Text Almanac DRE38b

ti kab 

ch'e'n

in the Earth/

cave - city

15 Text Almanac DRE39b

tukab 

tuch'e'n

in his Earth/

cave - city

16 Text Almanac DRE39b

yaj? 

ch'e'nal

misfortune to 

the caves - 

cities

17 Text Almanac DRE40b

yaj? 

ch'e'nal

misfortune to 

the caves - 

cities

18 Text Almanac DRE40c

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

19

Icono

graph

y Almanac DRE42b

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

20 Text Almanac DRE43c01

huuli 

ch'e'nal

arrives to the 

caves / cities￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼12



21 Text Almanac DRE44b03

oochi 

ch'e'nal

enter to the 

cave/ city

22 Text Almanac DRE45b03

yaj? 

ch'e'nal

misfortune to 

the caves - 

cities

23 Text table DRE46d01

yaj? 

ch'e'nal

misfortune to 

the caves - 

cities

24 Text table DRE48e01

ch'e'nal 

winik

shrines/tombs 

'caves’ of the 

people

25 Text table DRE48e01 tuch’e’n

in his Earth/

cave - city

26 Text table DRE48e01 tukab

in his Earth/

cave - city

27 Text table DRE49d01

yaj? 

ch’e’n

misfortune? 

to the cities 

'earth caves’

28 Text table DRE49d01 yaj? kab

misfortune? 

to the cities 

'earth caves’

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼13



29 Text table DRE50d01 ch'e'nal

shrines/tombs 

'caves’

30 Text table DRE53a04

yaj? 

ch’e’n

misfortune to 

the caves - 

cities

31 Text table DRE54b05

yaj? 

ch’e’n

misfortune to 

the caves - 

cities

32 Text table DRE55a01

yaj? 

ch’e’n

misfortune to 

the caves - 

cities

33 Text table DRE56a02

kab 

ch'e'n

cities 'earth 

caves’

34 Text table DRE57a

yaj? kab 

ch'e'n

misfortune? 

to the cities 

'earth caves’

35 Text table DRE57a06

yaj? 

ch'e'nal

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼14



36 Text table DRE58b03

yaj? ?? 

ch'e'n

misfortune? 

to the ?? 

caves

37 Text

K'atun 

pages DRE60b

yaj? kab 

ch'e'n

misfortune? 

to the cities 

'earth caves’

38 Text

K'atun 

pages DRE60b

yuhkul 

kab 

ch'e'n

earthquakes 

in the cities / 

'earth caves'

39 Text Almanac DRE66a01

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

40 Text Almanac DRE67b02 sak kab

limestone 

cave

41 Text Almanac DRE67b02 sak kab

limestone 

cave

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼15



42 Text Almanac DRE67a01

k'uhul 

ch'e'nal

43 Text Almanac DRE68a03

kab 

ch'e'nal

44 Text Table DRE71a06

yaj? kab 

ch'e'n

misfortune? 

to the cities 

'earth caves’

45 Text Table DRE71b07 ch'e'nal

shrines/tombs 

'caves’

46 Text Table DRE71c07

kab 

ch'e'n

cities 'earth 

caves’

47 Text Table DRE72c05

yaj? 

ch'e'nal

misfortune to 

the caves - 

cities

48 Text Table DRE72c06

sak ik' 

ch'e'nal

shrines/tombs 

'caves’

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼16



49 Text Table DRE73a01 ch'e'nal

shrines/tombs 

'caves’

50 Text Table DRE73a03

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

51 Text Table DRE73b03 ch'e'nal

shrines/tombs 

'caves’

52 Text Table DRE73b04

yaj? 

ch'e'nal

misfortune to 

the caves - 

cities

53 Text Table DRE73c01 ch’e’n

cities 'earth 

caves’

54 Text Table DRE73c01 kab

cities 'earth 

caves’￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼17



55 Text Other DRE74a ch'e'nal

56 Text almanac

MAD002a

07 ch’e’n cave

57 Text Almanac

MAD011a

03 ch'e'nal

shrines/tombs 

'caves’

58 Text Almanac

MAD026d

02

ihk' 

ch'e'nal

black shrine/

tomb 'cave'?

59 Text Almanac

MAD027d

01

sak 

ch'e'nal

white shrine/

tomb 'cave'?

60 Text Almanac

MAD027d

02

chak 

ch'e'nal

red shrine/

tomb 'cave'?

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼18



61 Text Almanac

MAD027d

03

ya'x 

ch'e'nal

blue/green 

shrine/tomb 

'cave'?

62 Text Almanac

MAD028d

03 ch'e'nal

shrine/tomb 

'cave'?

63 Text Almanac

MAD029c

01

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

64 Text Almanac

MAD029c

02

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

65 Text

New Year 

Ceremon

y

MAD0340

1 _ ch’e’n _ cave

66 Text

New Year 

Ceremon

y

MAD0340

2

huuli? 

ch'e'nal

arrives to the 

caves / cities

67 Text

New Year 

Ceremon

y

MAD0340

2 ch’e’n cave

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼19



68 Text

New Year 

Ceremon

y

MAD0340

2

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

69 Text

New Year 

Ceremon

y

MAD0350

2

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

70 Text

New Year 

Ceremon

y

MAD0360

1 ch'e'nal

shrines/tombs 

'caves’

71 Text

New Year 

Ceremon

y

MAD0360

1

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

72 Text

New Year 

Ceremon

y

MAD0370

2

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

73

Icono

graph

y Almanac

MAD064a

01

74

Icono

graph

y Almanac

MAD064a

02

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼20



75 Text Almanac

MAD068a

02

ch'e'naaj

aaw cave lord

76 Text Almanac

MAD069b

02

ch'e'naaj

aaw cave lord

77 Text Almanac

MAD071a

01

ch'e'naaj

aaw cave lord

78 Text table

MAD0780

5

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

79 Text table

MAD0780

6

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

80 Text Almanac

MAD090a

02

ukab 

uch’e’n

his? Earth/

cave - city

81 Text Almanac

MAD100b

01

ch'e'naaj

aaw cave lord￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼21



82 Text

K'atun 

pages PAR03b02

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

83 Text

K'atun 

pages PAR04a02

kab? 

ch’e’n

Earth/cave - 

city

84 Text

K'atun 

pages PAR05a01 ch'e'nal

shrine/tomb 

'cave'?

85 Text

K'atun 

pages PAR05c01

yaj? 

ch'en? 

aajaaw

misfortune? 

to the cave 

lord

86 Text

K'atun 

pages PAR05c01

yaj? kab 

ch'e'n

misfortune? 

to the cities 

'earth caves’

87 Text

K'atun 

pages PAR05d01

?? 

uch’e’n the caves ??

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼22



88 Text

K'atun 

pages PAR06c

ch'e'nkab 

nal

89 Text

K'atun 

pages PAR07b02 _ ch’e’n _ cave

90 Text

K'atun 

pages PAR08c01

tukab 

tuch’e’n

in his Earth/

cave - city

91 Text

K'atun 

pages PAR11c01

tzeen? 

ch'e'nal

food? shrine/

tomb 'cave'?

92 Text table PAR21a01

yaj? _ 

ch’e’n

misfortune? 

to _ the caves

93 Text table PAR22a02

oochi 

ch'e'nal

enters the 

shrine/tomb 

'cave'?

￼

￼

￼

￼

￼

￼

￼23



94 Text table PAR23a03

kab 

ch'e'n

Earth/cave - 

city

95 Text table PAR23a04 ch'e'nal

shrine/tomb 

'cave'?

96 Text table PAR23a04

yaj? 

ch’e’n

misfortune to 

the caves - 

cities

97 Text table PAR23a04

yaj? kab 

ch'e'n

misfortune? 

to the cities 

'earth caves’

98 Text table PAR24a03

yaj? kab 

ch'e'n

misfortune? 

to the cities 

'earth caves’

￼

￼

￼

￼

￼

 

￼24



Cave iconography in the Codices 
In contrast to Classic iconography, caves are depicted minimally 
in the codices. The most probable depiction of a cave comes from 
the Dresden Codex, page 30, where the rain god Chaahk is sitting 
on the glyph for earth (kab) and is surrounded by a C-shaped 
form with the same earth symbols. This likely represents a cavity 
in the earth, thus a naturally occurring cave. Further cave 
depictions within the iconography in the Dresden Codex are 
limited to hieroglyphs incorporated into scenes. These mainly 
show Chaahk standing on the kab ch'e'n glyph. 

￼  

Figure 1 Depictions of cave in iconography. a.) D.30a, frame 2, b.) D.38b, frame 
3, c.) D.42b, frame 2. 

The second probable depiction within the iconography can be 
found in the Madrid Codex on page 64, where within a crossed 
almanac we have a depiction of what is likely a burning vessel. 
The cave here is formed by a C-shaped form with earth (kab) 
symbols and terminates in a jaguar's head. In one depiction, the 
jaguar is alive, and in the other, it is dead. This is because it is a 
form of a crossed almanac, where there are only two possible 
prognostications - good and bad. However, we do not know what 
activity is taking place, as the hieroglyphic text does not mention 
a specific action 

￼25



￼  
Glyphic Variations of "Cave" in the Maya 
Codices 
Within the hieroglyphic writing of the codices, we can find 
various forms and alternative uses of the glyph for "cave" in all 
three codices. The glyph ch'e'n is designated by the Thompson 
number T663, or in the Macri & Vail catalog as HH2 (M. Macri & 
Vail, 2009, p. 81). Visually, it consists of an eye within the main 
sign. This represents a clear evolution from the Preclassic variant 
of the cave glyph, where a bone or an eye at the threshold of light 
and darkness was located in the center of the glyph. In 
the  Postclassic  variants, this contrasting depiction of light and 
darkness is no longer present. However, in one instance in the 

Figure 2 Possible depictions of cave in iconography, a.) M.64a, frame 1, b.) 
M.64a, frame 2

￼26



Dresden Codex on page 54, we can see the glyph for ch'e'n 
depicted as a sun incorporated into the lower corner of the main 
sign. Yet, this is one of the few exceptions of this type. In the 
codices, we see several basic forms of referring to a cave. The 
most frequent is ch'e'nal ("cave place"), followed by kab ch'e'n or 
ch'e'n kab ("Earth cave"), the simple form ch'e'n ("cave"), or the 
simple form kab ("earth"). 

Standard cave depictions 
As a standard depiction, we can see the standalone representation 
of the cave, as mentioned above. It is often accompanied by 
various adjectives or prepositions, such as tu ch'e'n ("into the 
cave"), u ch'e'n ("his cave"), yaj ch'e'n ("misfortune to/in the 
cave"), or the very interesting and unique form yuhkul ch'e'n 
("earthquake in the cave”). 

￼27

Figure 3 Standard and alternative cave hieroglyphs, a.) P.23a, 
b.) D.73c, c.) D.54b, d.) M.2a.



Cave place 
Among the most frequently used forms, we can include ch'e'nal, 
meaning "cave place." This is a variant where the basic glyph for 
cave is in a winged form and the logogram NAL, which 
represents either maize or a toponymic suffix, is used as a 
superfix. In the codices, we see identical depictions in some 
places, but the main glyph is different. For example, on page 
D.36b, the main sign contains the number 8. This may represent 
a connection to the Maize deity, as in head variants of numbers 
during the Classic period, the Maize god was represented by the 
number 8. 

￼  

Thus, in this form, it functions as a synonym, not for the cave 
itself but for the representation of a city. In some places, for 
example on pages 67 and 68 of the Dresden Codex, we can likely 
see the collocation k'uhul ch'e'nal?, or kab k'uhul ch'e'nal 

Figure 4 Ch'e'nal, or cave place in two different versions, a.) D.34b, b.) D.36b.

￼28



￼  

The earth-cave compound, written as KAB-ba CH'EN-na, is 
frequently encountered in the codices. Occasionally, the inverted 
form, CH'EN-na KAB-ba, is also found. Both likely represent 
the diphrasism kabch'e'n, referring to earth and cave, and thus 
signifying a city or settlement. The term kabch'e'n, and 
sometimes kabch'e'nal, is often associated with the glyph yaj, 
meaning "misfortune." 

Figure 5 Probably alternative version of cave glyph, a.) D.67a, b.) D.68a.

￼29



￼  

Woe to earth, woe to cave 
In the hieroglyphic text, this section is usually identified by a 
logogram YAJ, which can be translated as misfortune or harm. In 
Yucatecan, yah, or yáah means painful, or pain as such (V. R. 
Bricker et al., 1998, p. 310). The YAH logogram is also discussed 
by Nikolai Grube in Research Note 17, which is based on the 
Textdatenbank und Worterbuch des Klassischen Maya project. It 
deals with the logogram T1078 and its variations from the Classic 
period. In many languages this term is associated with pain, 
injury, or misfortune. On pottery we encounter the term SAK-ja-
la YAH, which can be translated as "white-becoming wound", or 

Figure 6 Earth-cave phrases, a.) D.33b, b.) D.66a, c.) M.78, d.) P.23a.

￼30



in Copán and Tikal we find yahal, "place of the wound/place of 
pain" as supernatural toponyms. Grube also links the logogram 
T0172, found in the codices, with the complex symbol T1078va 
and T1078vs as a symbol of the obsidian knife (Grube, 2020).  

The logogram YAJ, or YAH, is often associated with the Maize 
God, but on the other hand is part of many prophecies that are 
meant to tell us that misfortune is involved. Often a person (yaj 
winik), or a god (yaj k'uh), or even rulers (yaj ajaw), or entire 
cities (yaj ch'e’n, or yaj ch'e’nal) are associated with misfortune or 
injury. 

As this glyph is primarily mentioned in relation to prophecies, it 
frequently appears as part of the hieroglyph for cave, or within 
collocations that include the cave glyph (for example, kabch’e'n) 

￼31

Figure 7 Examples of using phrase cave (or earth cave) 
with yaj (damage) sign. a.) D.60b, b.) D.57a, c.) D.57a, 
d.) P.24a



Lord of the cave 
The cave, as noted earlier, served as a representation of a place or 
city. This interpretation is reinforced by the association of the 
cave glyph with the royal title ajaw. The Madrid Codex, on pages 
68 and 71, depicts the winged ch'e'n glyph with an AJAW 
superfix, thus signifying ch'e'n ajaw, "lord of the cave." Within 
the k'atun pages of the Paris Codex, a prophecy includes the 
prefix yaj, meaning "misfortune," followed by the main sign ch'e'n 
with an AJAW superfix and a wa phonetic complement in the 
subfix position. Consequently, on page 5, this glyph signifies 
"misfortune for the lord of the cave," or, figuratively, "misfortune 
for the king.” 

￼32

Figure 8 Lord of the cave/city in Madrid and Paris codex. a.) 
M.68a, frame 2, b.) M.71a, frame 1, c.) P.5c.



Arrive in the cave 
A rare example of the use of the hieroglyph ch'e'nal appears in 
combination with the verb hul-, meaning "to arrive." This 
combination is found in only two instances: within an almanac in 
the Dresden Codex, and in the New Year pages of the Madrid 
Codex. The context in the Dresden Codex is positive, with the text 
reading – 

la-K’IN-ni K’UH-OK-ki CHAK-ki 3-WIL?-wa HUL-
CH’EN-NAL TI’-WAJ-HA’ 

lakin k’uhul ook Chaahk oxwiil huuli ch’e’nal ti’ waaj ti’ ha’ 

“From the east, the holy Chaahk arrived at the cave with an 
abundance of food. 

In the Madrid Codex, the hieroglyph is part of a longer text that 
relates to prophecies for the following year. The context suggests 
that this is a rather unfavorable prognosis, as the year is to be 
affected by war. 

￼  
Figure 9 Examples of collocation "arrive into cave" in a.) D.43c, frame 1, b.) 
M.34.

￼33



Rare cave collocations 

Among the rare depictions of caves, or references to a city, are the 
previously mentioned yuhkul kabch'e'n ("earthquake in earth-
cave"), and nah ik' ch'e'n ("house/place of the windy cave”). 

￼  

In the Madrid Codex, we also see variants of the cave ch'e'nal in 
connection with colors – ik'ch'e'nal (M.26d), sak ch'e'nal 
(M.27d), chak ch'e'nal (M.27d), and yax ch'e'nal (M.27d). It is 
quite possible that the first three refer to the cardinal directions, 
that is, the western, northern, and eastern cave, and the last one 
is an ordinal number – first cave place. 

Figure 10 Rare hieroglyphs with caves, a.) D.60b, b.) D.34c, c.)D.67a, 
d.)P.11c.

￼34



￼  

The Role of the Cave in Codical Narratives 
In the codices, caves were frequently depicted as a general 
reference to a place, without specifying a particular location. 
Thus, it did not refer to a specific city within the Maya region but 
rather to any city, or more likely, to the city where the codex itself 
was created. Consequently, it was not necessary to mention the 
name of that city. As the codices primarily focus on prophecies, 
caves are often linked to negative predictions. 

Figure 11 Cave place related to the colours, a.) M.26d, b.) M.27d, c.) M27d, 
d.) M.27d.

￼35



Dresden codex 
There are several interesting places where the cave is mentioned. 
For example, on page 71 of the Dresden Codex, the beginning of 
the text is not preserved, but an attack or war is evidently taking 
place. This causes a series of negative prophecies – yaj k'uhul 
k'in, yaj kabch'e'n. The last glyph is interesting, which is 
connected with kabch'e'n and is na-NAL-WINIK, which can be 
translated as "people of place." The last two glyphs together 
therefore mean "misfortune for earth-cave and people of place." 

Another part deals with the 
K'atun prophecies, found on 
page 60 of the Dresden Codex. 
Here, two scenes are depicted, 
incorporating Mexican deities. 
The text that mentions the cave 
reads as follows 

11-AJAW-AJAW-wa 10-
Y A X - K ’ I N - n i T Z U T Z - y i 
WINIKHAAB AJ-KIMIL-la 
yu-ku-la KAB-CH’EN 

Buluk Ajaw 10 Yaxk’in tzuutzyi 
winikhaab aj kimil yuhkul 
kabch’e’n 

“On day (Lord) 11 Ajaw 10 
Yaxk’in was finished k’atun, 
death and earthquake are in 
earth-cave.” 

Thus, this is clearly a negative 
prophecy for the k'atun overseen by the deity associated with the 
name 11 Ajaw. The ensuing 20 years will bring death and 
earthquakes to the city. 

￼36

Figure 12 Damage to the earth and 
cave with affect on place of men. 
Dresden Codex, page 71, register a.



￼  

Within the astronomical Venus tables, a relatively large number 
of predictions are also mentioned. These are, of course, tied to the 
attacking deity representing Venus, who kills – pierces – another 
deity. On page 48 of the Dresden Codex, we can see what will 
follow after Tawiskal (the Aztec Tlahuizcalpantecuhtli) pierces the 
Maya maize god Lem Ixiim. 

KAL-ja la-K’IN-ni ta-wi-si-ka-la CHAK-EK‘ LEM-IXIM u-
lu u-mu-ka la-K’IN-ni tu-KAB-ba tu-CH’EN-na u-MUK-ka 
CH’EN-NAL-wi-WINIK 

kalaj lak’in Tawiskal chakek‘ Lem Ixiim ul umuk lak’in tukab 
tuch’e’n umuk ch’e’nal winik 

Figure 13 K'atun 11 Ajaw prophecy with unique earth-cave mention. 
Dresden Codex, page 60, register b.

￼37



“He arrived from east, Tawiskal the great star, he speared Lem 
Ixim. Burden for east in earth, in cave. Burden for cave-place of 
people. 

￼  

Figure 14 Prophecies in context of Venus tables in Dresden Codex, page 4 

Page 24 also contains very similar predictions, essentially related 
to the Venus tables. This page provides a summary of the events 
depicted on pages 46-50. 

u-mu-ka KAB-ba u-MUK-ka u-CH’EN-na u-MUK-ka wi-
WINIK-ki 

umuk kab umuk u ch’e’n umuk winik 

“Burden for earth, burden for his cave, burden for people.” 

￼38



Paris codex 
Similar to the previous codices, the Paris Codex features cave 
depictions primarily within the context of prophecies, particularly 
on the opening pages dedicated to the K'atun prophecies. On page 
5, we find two mentions of the cave, with the main text stating the 
following – 

￼39

Figure 15 Prophecies for Venus table with bad omens for earth, 
cave and for people. Dresden Codes, page 24



MUK-HAB KIMIL-HAB-li MUK-la-HAB-li YAJ-CH’EN-
ba-KAB-na YAJ-CH’EN-AJAW-wa YAJ-NIK/BOK/SAAK-
ki SAK-PAKAL-HAB-li 

muk haab kimil haabil mukuul haabil yaj kabch’e’n yaj ch’en 
ajaw yaj nik/book/saak sak pakal haabil 

“Burden for the year, deathly year, burden for de year, misfortune 
for earth cave, misfortune for lord, misfortune for flower/odour/
seeds, year of white shields.” 

Therefore, these are clearly very bad prophecies for the individual 
years within the depicted k'atun, which are also connected with 
war-related events. 

￼  

Figure 18 Hieroglyphic text from Paris Codex, page 5 with K'atun prophecies 
depicting bad omens for next 20-year period. 

Events of war connected with the cave are also visible elsewhere 
on page 5, as well as on page 8. On page 8, the "star war glyph" is 
linked to a war that is coming to the earth-cave (here kabch'e'n). 

￼40



￼  
Figure 19 War events in Paris Codex, page 5d and 8c. 

Conclusions 
Based on the analysis presented above, it is confirmed that the 
cave mentioned in the texts primarily represents Maya cities and 
settlements, rather than actual caves. The most probable 
depictions of real caves can be found in the Dresden Codex, where 
the god Chaahk is depicted sitting in a C-shaped form with earth 
(kab) symbols (Dresden, p. 30). In another instance, this object is 
described as sak kab (ch’e’n), meaning "place of white earth (and 
cave)," likely referring to a limestone cave (Dresden, p. 7b). In 
many cases, however, it serves as a reference to cities or areas. 
This is evidenced by numerous records in the form of kabch'e'n or 
kabch'e'nal. Furthermore, the frequent use of the winged-ch'e'n 
variant with the NAL suffix, particularly when combined with the 
number 8, suggests a connection to rulership and urban centers, 
possibly signifying "established" or "founded" places, as seen on 
page D.36b. 

This interpretation is further supported by instances of ch'e'nal 
ajaw, literally "lord of the cave place," or simply ch'e'n ajaw, 
"lord of the cave," found on pages 68 and 71 of the Madrid Codex. 
These phrases likely refer to rulers of specific settlements, 
reinforcing the metaphorical use of "cave" to denote a city or 
domain. 

￼41



The frequent association of "cave" with negative prophecies, 
particularly in the Dresden and Paris Codices, further strengthens 
this interpretation. For instance, the phrase yaj kabch'e'n, 
"misfortune to the earth-cave," appears repeatedly in contexts of 
war and destruction. In the Dresden Codex, page 71, this is 
coupled with yaj k'uhul k'in and na-NAL-WINIK, "people of 
place", extending the misfortune to both the "earth-cave" and its 
inhabitants. The Paris Codex similarly employs the phrase yaj 
ch'e'n ajaw, "misfortune to the lord of the cave/city" on page 5 
within the k'atun prophecies, indicating a period of hardship for 
the ruler and, by extension, the city itself. 

Moreover, the presence of rare terms like yuhkul kabch'e'n 
("earthquake in earth-cave") and nah ik' ch'e'n ("house/place of 
the windy cave") in the Madrid Codex (M.26d, M.27d), and the 
color-coded ch'e'nal variants (ik'ch'e'nal, sak ch'e'nal, chak 
ch'e'nal, yax ch'e'nal), potentially signifying cardinal directions, 
suggest a broader symbolic vocabulary associated with the cave-
city concept. The appearance of the verb hul- ("to arrive") with 
ch'e'nal in both the Dresden and Madrid codices, albeit in 
contrasting positive and negative contexts, hints at the dynamic 
relationship between settlements, their rulers, and potentially 
outside forces. 

In conclusion, while literal depictions of caves may exist in the 
codices, the overwhelming evidence points towards the use of 
"cave" as a metaphor for cities and settlements. The terms 
kabch'e'n, kabch'e'nal, and their variations, especially when 
linked with rulership titles or within prophetic contexts, solidify 
this interpretation. The "cave" in the codices is not merely a 
physical space, but a symbolic representation of the socio-
political landscape of the Postclassic Maya world. 

￼42



Bibliography 
Bassie-Sweet, K. (2008). Maya Sacred Geography and the 
Creator Deities. University of Oklahoma Press. 

Brady, J. E. (1997). Settlement Configuration and Cosmology: The 
Role of Caves at Dos Pilas. American Anthropologist, 99(3), 602–
618. http://www.jstor.org/stable/681746 

Brady, J. E., & Prufer, K. M. (2005). Stone Houses and Earth 
Lords: Maya Religion in the Cave Context. University Press of 
Colorado. 

Brasseur de Bourbourg, C. É. (1869). Manuscrit Troano: études 
sur le système graphique et la langue des Mayas. Imprimerie 
impériale. http://archive.org/details/manuscrittroano01bras 

Bricker, H. M., & Bricker, V. R. (2011). Astronomy in the Maya 
Codices. American Philosophical Society. 

Bricker, V., & Bricker, H. (2011). Astronomy in the Maya Codices. 
Memoirs of the American Philosophical Society: Vol. volume 
265. American Philosophical Society. 

Bricker, V. R., Po’ot Yah, E., Dzul de Po’ot, O., & Bradburn, A. S. 
(1998). A Dictionary of the Maya Language as Spoken in 
Hocabá, Yucatán. University of Utah Press. 

Coe, M. D. (1973). The Maya Scribe and His World. Grolier Club. 

Förstemann, E. W. (1906). Commentary on the Maya Manuscript 
in the Royal Public Library of Dresden. In Papers of the Peabody 
Museum of American Archaeology and Ethnology, Harvard 
University (Vol. 2, Issue 4). Peabody Museum. http://
pds.lib.harvard.edu/pds/view/9001135 

Grube, N. (2020). A Logogram for YAH „Wound“. In 
Textdatenbank und Wörterbuch des Klassischen Maya, Research 

￼43



Note 17. https://mayawoerterbuch.de/a-logogram-for-yah-
wound/ 

Houston, S. D. (1998). Classic Maya Depictions of the Built 
Environment. In S. D. Houston (Ed.), Function and Meaning in 
Classic Maya Architecture: A Symposium at Dumbarton Oaks, 
7th and 8th October 1994 (pp. 333–372). Dumbarton Oaks 
Research Library and Collection. http://www.doaks.org/
resources/publications/doaks-online-publications/classicmaya/
maya09.pdf 

Kovac, M. (2010). Sprava o veciach na Yucatane, ktoru napisal 
brat Diego de Landa z radu sv. Frantiska v roku Pana. SAHI. 

Love, B. (1994). The Paris Codex: Handbook for a Maya Priest. 
University of Texas Press. 

Love, B. (1995). A Dresden Codex Mars Table? Latin American 
Antiquity, 6(4), 350–361. https://doi.org/10.2307/971837 

Macri, M. J., & Vail, G. (2009). The New Catalog of Maya 
Hieroglyphs: The Codical Texts. In Civilization of the American 
Indian Series (Issue 264). University of Oklahoma Press. 

Macri, M., & Vail, G. (2009). The New Catalog of Maya 
Hieroglyphs, Volume Two: The Codical TextsNorman: 
Oklahoma Press. Oklahoma Press. 

Martínez del Campo Lanz, S. (2018). El códice Maya de México, 
antes Grolier. INAH. 

Paxton, M. (1992). The Books of Chilam Balam: astronomical 
content and the Paris Codex. In Anthony Aveni (Ed.), The Sky in 
Mayan Literature (pp. 216–246). Oxford University Press. 
https://ui.adsabs.harvard.edu/abs/1992sml..conf..216P/abstract 

Rosny, L. de. (1888). Codex peresianus: manuscrit hiératique des 
anciens indiens de l’amérique centrale, conservé à la 

￼44



bibliothèque nationale de Paris, uncolored. Bureau de la Société 
Americaine. 

Ruggles, C. (2005). Ancient astronomy: An encyclopedia of 
cosmologies and myth. ABC-CLIO. 

Stone, A. (1995). Images from the Underworld: Naj Tunich and 
the Tradition of Maya Cave Painting. University of Texas Press. 

Taube, K. A. (1992). The Major Gods of Ancient Yucatan. 
Dumbarton Oaks. https://archive.org/details/taube-the-major-
gods-of-ancient-yucatan 

Thompson, J. (1972). A commentary on the Dresden Codex: A 
MAya Hieroglyphic Book. Memoirs, 93. 

Thompson, J. E. S. (1970). Maya History and Religion. In The 
Civilization of the American Indian Series (Issue 99). University 
of Oklahoma Press. 

Vail, G., & Aveni, A. F. (2004). The Madrid Codex: New 
Approaches to Understanding an Ancient Maya Manuscript. 
University of Colorado Press. https://www.jstor.org/stable/
j.ctt46nsnx 

Vail, G., & Hernández, C. L. (2013). Re-creating Primordial 
Time: Foundation Rituals and Mythology in the Postclassic 
Maya Codices. University Press of Colorado. 

Villacorta, C. A., & Villacorta Calderón, J. A. (1930). Códice de 
Madrid (Codex Tro-Cortesianus): procedente de la región Itza, 
Petén, Guatemala. Tipografía Nacional. 

Vogt, E. Z. (1969). Zinacantan: A Maya Community in the 
Highlands of Chiapas. Belknap Press of Harvard University 
Press. 

Watanabe, J. M. (1992). Maya Saints and Souls in a Changing 
World. University of Texas Press. https://books.google.de/books?

￼45



hl=ru&lr=&id=J5JPM0MelzQC&oi=fnd&pg=PR9&dq=watanabe
+1992+maya+saints+and+soul+in+a&ots=Ij7UnwYgqn&sig=Y5F
6wcBg2vviOTVBJ1jO_YhwvpM&redir_esc=y#v=onepage&q=wat
anabe%201992%20maya%20saints%20and%20soul%20in%20a
&f=false 

Zimmermann, G. (1956). Die Hieroglyphen der Maya-
Handschriften. In Abhandlungen aus dem Gebiet der 
Auslandskunde. Reihe B, Völkerkunde, Kunstgeschichte und 
Sprachen (Vol. 62). Cram, de Gruyter & Co. 

￼  

￼46



￼47



￼48



Áaktun Boom: una mirada a las 
huellas de nuestros antepasados 

en las faldas de la cordillera Puuc 

Fátima del Rosario Tec Pool  1

Introducción 
La Región Puuc, ubicada en el suroeste del estado de Yucatán, 
México, destaca como un escenario emblemático del esplendor 
arquitectónico y cultural de los antiguos mayas. Su nombre, 
derivado del término maya que significa “colinas”, hace 
referencia al paisaje ondulante que caracteriza esta área, un 
contraste notable con la planicie circundante de la Península. 
Durante el período Clásico Terminal (800-1000 d.C.), esta región 
experimentó un auge significativo, consolidándose como un 
importante centro político, económico y religioso. 

Las ciudades que florecieron en esta época, como Uxmal, Kabah, 
Sayil, Labná y Chacmultún, se distinguen por su arquitectura 
monumental. Estas urbes sobresalen por sus fachadas decoradas 
con mosaicos de piedra, relieves geométricos y esculturas que 
evidencian una estética sofisticada y un profundo simbolismo. Su 
desarrollo fue posible gracias al manejo avanzado de los recursos 
hídricos, una necesidad imperante en una zona carente de 
cuerpos de agua superficiales. 

En el paisaje del Puuc se extiende una red de cuevas que 
desempeñaron un papel crucial en la cosmovisión maya. Estas 
cavidades naturales cumplieron diversas funciones: sirvieron 
como fuentes de agua, espacios rituales, lugares de peregrinación, 
bancos de materiales e incluso como escenarios para la creación 
artística. 

Facultad de Letras, Universidad Comenius en Bratislava 1

Grupo Espeleológico Ajau

￼49



En el marco de este artículo y tomando como base las huellas 
dejadas por los antiguos habitantes, Áaktun Boon se presenta 
como un ejemplo representativo de la multifuncionalidad de las 
cuevas en la cosmovisión de los mayas, vinculadas tanto a su vida 
simbólica como cotidiana. 

La Cueva de las Pinturas 
En las faldas de la cordillera Puuc, a tan solo 3.5 kilómetros al 
noroeste de la ciudad de Tekax, se abre paso una grieta oculta 
entre la densa vegetación: la entrada a la Cueva de las Pinturas. 
Para acceder a este lugar es necesario recorrer un antiguo camino 
de terracería, atravesar una milpa y ascender las laderas de un 
cerro. 

Aunque lleva décadas conocida por los pobladores locales, no 
todos se han atrevido a explorar sus profundidades. Uno de los 
primeros en hacerlo fue el espeleólogo Mario Novelo Dorantes 
quien, en colaboración con un equipo de espeleólogos franceses 
liderados por Christian Thomas, realizó el cartografiado de la 
cueva en 2016. En ese entonces, la cavidad fue registrada con el 
nombre “5 de Mayo II”. Sin embargo, los habitantes de la región 
han preservado su denominación tradicional: “La Cueva de las 
Pinturas”, un nombre que resalta su característica distintiva 
frente a otras cavidades de la zona: las manifestaciones pictóricas 
que alberga. 

Aunque la caverna no es turística, los guías locales de Tekax 
llevan visitantes de manera esporádica. En 2017 el Grupo 
Espeleológico Ajau realizó varias visitas para documentar las 
principales manifestaciones gráfico-rupestres de la caverna, 
ubicarlas en un mapa y verificar su estado de conservación, pues 
había reportes de vandalismo  

Un recorrido a su interior  
Áaktun Boon es una cueva con desarrollo horizontal, lo que 
permite ingresar caminando. Su único acceso es una fractura de 
aproximadamente tres metros de largo por un metro de altura, 

￼50



ubicada en las faldas del cerro. La caverna tiene una longitud total 
de 850 metros, orientada en dirección noreste-suroeste. El 
recorrido es accidentado debido a zonas susceptibles a pequeños 
derrumbes, pasajes resbaladizos y la presencia de gas carbónico 
en algunas secciones, lo que reduce el oxígeno disponible y genera 
una sensación de dificultad para respirar. Además, tiene un alto 
grado de humedad, lo que ocasiona un alto grado de calor.  

La primera galería de la cueva está decorada con múltiples 
formaciones secundarias o espeleotemas. Su bóveda mide 
aproximadamente 45 metros de largo por 20 metros de ancho y 
alcanza una altura de 10 metros. Desde el inicio del recorrido es 
posible observar evidencias del uso que los antiguos mayas 
hicieron de este espacio: metates enteros y fragmentados, 
numerosos restos de cerámica prehispánica y algunos huesos 
animales y humanos colocados en recovecos. También se 
identifican pozos de saqueo, evidencia de la constante visita al 
sitio. 

￼51

Figura 1. Pasadizo de la caverna con impresiones de manos al negativo en el 
techo. 



Siguiendo en dirección suroeste se atraviesa un área que destaca 
por el color negro en el techo, un contraste con el paisaje general 
de la cueva. Los pobladores locales explican que esta coloración 
podría ser resultado del uso de antorchas en el pasado. Sin 
embargo, no existen pruebas concluyentes para respaldar esta 
hipótesis. Es posible también que procesos naturales de 
espeleogénesis hayan ocasionado esta tonalidad. 

El camino continúa con una restricción de espacio que conduce a 
la siguiente galería, cuya morfología se amplía. En ella se 
encuentra un alineamiento de piedras de una sola hilada, dato 
que sobresale porque no se trata de una formación natural, pero 
su posición y sus características sencillas no sugirieron alguna 
función específica. 

Más adelante se pasa por un derrumbe de piedras en un espacio 
de aproximadamente un metro de altura. Algunas paredes de esta 
sección tienen restos de mortero que, puesto aparentemente para 
simular que es algo artificial, como para sostener las piedras, en 
realidad se encuentran ubicadas de forma natural. Al avanzar por 
un conducto tubular se observan las primeras manifestaciones 
gráficas: manos en negativo de color negro plasmadas en el techo. 

￼52

Figura 2. Fragmentos de cerámica. Figura 3. Metate apodo que tiene una 
superficie de desgaste con una orientación que no es paralela a su cuerpo, 
sino, parece orientarse en un ángulo irregular, posiblemente derivado del 
movimiento asimétrico durante su uso.



Siguiendo por el conducto principal de la cueva y en un espacio 
estrecho se encuentran las pinturas zoomorfas realizadas con 
carbón, entre las que destaca el perfil de un individuo con barba y 
tocado, posiblemente un sombrero. Las paredes del camino 
presentan esgrafiados abstractos y geométricos, así como perfiles 
humanos. También se identificó una mancha de pigmento rojo 
similar al que proporciona la hematita. 

Continuando el camino, la cueva se torna más espaciosa y en esta 
sección se encuentra un panel con pinturas de estilo naturalista. 
Destaca la representación de un batracio, realizado 
probablemente con pigmentos obtenidos de la misma tierra de la 
cueva. Cerca de esta pintura se observan más impresiones 
negativas de manos, una de ellas formando la silueta de un cánido 
en perfil. Otra figura representa el símbolo maya del planeta 
Venus, trazado con tierra local, y se identificaron formas 
abstractas en color negro, junto con una mano incompleta 
plasmada en negativo. La coloración en negro pudiera ser carbón. 

Uno de los hallazgos más sobresalientes en esta área, pero semi-
escondido, es el perfil de un mamífero, al parecer un felino 
representado de manera naturalista. Sus trazos estilizados 
sugieren habilidad técnica, logrando variaciones en el grosor de 
las líneas para darle dimensión y detalle.  

La postura corporal de este mamífero demuestra movimiento: el 
cuerpo alargado y curvilíneo está representado en perfil, con la 
cabeza doblada hacia atrás o con las patas delanteras extendidas y 
las garras flexionadas, mientras que la cabeza está girada hacia 
atrás. Las extremidades traseras no están dibujadas. 

La cabeza que mira al lado opuesto de su cuerpo tiene las orejas 
levantadas, el ojo abierto y el hocico abierto, del cual emergen 
líneas ondulantes (posiblemente representando el aliento o habla 
metafóricamente). Entre su hocico se puede observar los posibles 
dientes. Frente a esta figura se encuentran cuatro puntos 
ordenados de arriba a abajo que evocan la numeración maya del 
número cuatro. El pigmento usado parece corresponder a la 
misma coloración de la tierra. Los atributos descritos y su 

￼53



representación naturalista son los que nos permiten asociarlo con 
un felino. Un esgrafiado en forma geométrica que asemeja una 
red se encuentra en esta misma sección, aunque no se destaca por 
el cuidado de su elaboración. 

Justo enfrente de esta pintura se encuentra un bloque de piedra 
con una zona puntiaguda que fue aprovechada para dibujar el 
perfil de otro animal. posiblemente otro felino, aunque con una 
expresión relajada. Este segundo perfil muestra un hocico 
cerrado, ojos bien definidos con líneas de expresión que se unen 
con la nariz y el hocico. Tiene una cabeza alargada y sin orejas 
visibles, lo que podría indicar que están replegadas. El trazo 
abarca parte del cuello sin la representación del cuerpo. Esta 
gráfica también tiene una combinación de trazos gruesos y 
curvados que dan volumen a la imagen y al parecer pudo haberse 
usado la misma tierra de la caverna para pintarse. 

Más adelante se atraviesa una gatera cuyo techo está decorado 
con manos plasmadas en positivo, algunas con espirales en la 
palma. En esta sección se encontró un metate ápodo rectangular, 
cuya ubicación sugiere que fue transportado deliberadamente 
hasta este punto, quizá como ofrenda, dado que su posición no es 
funcional para su uso. 

Tras cruzar la gatera, la cueva se amplía nuevamente y, antes de 
llegar a la galería final, se encuentra un bloque de piedra con 
superficie lisa que semeja un lienzo. Sobre esta superficie 
destacan dos rostros humanos representados en perfil, mirándose 
de frente. Aunque las figuras presentan un grado de deterioro, sus 
contornos proporcionales permiten identificar rasgos como 
frente, nariz, boca y barbilla. Ambas figuras tienen una mano 
impresa en positivo en sus sienes, decoradas con espirales. 

Los rostros tienen rasgos distintos; uno parece estar vivo y otro 
quizás no, pues muestra un perfil cadavérico. El primer rostro, del 
lado izquierdo, tiene los contornos definidos, con énfasis en la 
frente, la nariz y el mentón. Sugiere la presencia de cabello, tiene 
la boca ligeramente pronunciada, cerrada y en cuya quijada 
sobresale la barba, que es más larga que el mentón. En la sien se 

￼54



encuentra una espiral impresa con la palma de la mano. La parte 
posterior de la cabeza no es discernible. El ojo no se encuentra 
abierto, sino solo con una línea y parece representar a un hombre 
adulto vivo.  

Por el contrario, el rostro derecho exhibe un aspecto cadavérico, 
destacando las cuencas de los ojos, la órbita nasal y una 
mandíbula prominente. La intención de representar la carencia 
de piel, sobresaltando los vacíos en el perfil donde sobresalen los 
huesos craneales. La cabeza se muestra plana en la sección 
superior, sin cabello. La mandíbula ésta entreabierta con un largo 
mentón puntiagudo. Una línea estaría representando la 
separación articulada entre la mandíbula inferior y superior que 
remarcan la mejilla. En la parte de la sien se encuentra una 
espiral impresa con la palma de la mano similar a la imagen de 
enfrente. En la parte posterior de la cabeza sobresale una línea 
curva que se dirige hacia arriba. Las líneas abarcan parte del 
cuello y pecho.  

La importancia de estas representaciones y su relación entre sí 
será abordada en secciones posteriores. El contraste entre ambos 
rostros podría simbolizar la dualidad entre la vida y la muerte, un 
tema central en la cosmovisión maya. Asociada a estas pinturas, 
se encuentra una mano en positivo que presenta daños evidentes, 
como si hubieran intentado borrarla. En general, este panel 
muestra agresión física, con rayones en la piedra que afectaron 
gravemente las pinturas. Estas alteraciones no solo dificultan su 

i n t e r p r e t a c i ó n , s i n o q u e 
también comprometen la 
preservación de su valor 
histórico. 

A lo largo del trayecto se 
encuentra una roca que sirve 
como lienzo natural para las 
representaciones. Sobre su 
superficie destacan manos en 
positivo con una peculiaridad 
notable: los dedos no están 

￼55
Figura 5. Esgrafiado antropomorfo y 
mancha de pigmento rojo sobre la 
roca . 



extendidos como suele ser común, sino que aparecen juntos. 

Además, la palma de las manos no está completamente pintada. 
En su lugar, se observa un círculo sin pigmento, lo que sugiere 
que, al momento de realizar las impresiones, este espacio vacío 
pudo haber sido un elemento intencional que decoraba o 
complementaba la huella.  

En la última galería del recorrido, situada al final de una 
pendiente empinada, es necesario escalar y atravesar un pasaje 
resbaladizo para llegar a la parte más baja de la cueva. Alcanzar 
este lugar implica un gran esfuerzo físico, ya que justo antes del 
descenso se encuentra una zona CO2, es decir, con restricción de 
oxígeno, lo que aumenta significativamente el grado de dificultad 
del trayecto. En esta sección final se pueden observar pequeñas 
pozas de agua que añaden un elemento más al carácter sagrado y 
simbólico del espacio. 

En la pared poniente de la bóveda se identificó un altar: se trata 
de un espeleotema de color amarillento, cuya forma rectangular 
semeja una pequeña estela, como las que se encuentran en las 
antiguas ciudades mayas. Sobre ella fueron impresas cuatro 
manos en positivo en color negro, quizá representando los puntos 
cardinales. 

También con evidencias de 
saqueo, se halló asociado un 
fragmento de cerámica, sobre 
la cual estuvieron dispuestas 
dos jícaras con hollín en su 
interior. Tanto los recipientes 
orgánicos como el tiesto 
p a r e c i e r a q u e f u e r o n 
quemados o ahumados en la 
cueva, aunque su propósito se 
d e s c o n o c e , y a s e a p a r a 
entregar una ofrenda de 
carácter comestible, oloroso o 
simplemente iluminación. No 

￼56

Figura 6. Panel con manos en positivo 
con decoración vacía circular en la 
palma.



es común encontrar artefactos orgánicos en estos contextos, estas 
dos jícaras son de la variedad crescentia alata, que curiosamente, 
junto con la crescentia cujete L. se ha reportado etnográficamente 
para uso ritual (Chaparro 2020; Tec, Chaparro y Borges 2017). 
Cerca se encontraron unos esgrafiados abstractos. 

Aunque estos objetos están alterados, no fueron robados. El 
recorrido concluye en esta sección, donde también se identificó 
un cajete petrificado colocado bajo un goteo permanente de agua, 
lo que ocasionó su mineralización. Este hallazgo marca el final del 
recorrido donde hay que retornar y atravesar el tortuoso camino 
de regreso. 

￼57

 1

Áaktun Boon

Figura 4.  Mapa de Áaktun Boon, se muestran la distribución de las pinturas 
más representativas. 



Huellas de peregrinación 
El recorrido por esta caverna ofrece un panorama general de la 
riqueza cultural que resguarda en su interior, así como la 
importancia sagrada que representa. A lo largo del camino se 
pueden observar numerosos fragmentos de cerámica, 
correspondientes principalmente a grupos del Clásico Tardío y 
Terminal. Sin embargo, algunos contextos arqueológicos dignos 
de estudio en profundidad quedan fuera del marco de esta 
publicación. 

El énfasis de este trabajo son las manifestaciones rupestres 
presentes. Aunque las más vistosas se han descrito de manera 
general, éstas no representan ni la mitad de lo que existe en el 
sitio porque hay otras representaciones sin proceso de estudio 
terminado.  

Es interesante observar la intencionalidad particular de las 
pinturas, que están distribuidas estratégicamente a lo largo del 
trayecto que conduce al final de la caverna. Algunas imágenes son 
visiblemente obvias, mientras que otras están colocadas en 
espacios más discretos, donde no son perceptibles a primera 
vista. Este patrón invita a reflexionar sobre los momentos y 
motivaciones que permitieron la creación de estas imágenes 
dentro de la cueva. El hecho que las gráficas se encuentren en 
puntos específicos sugiere la existencia de un camino obligatorio 
y recurrente, lo que refuerza la idea, observada en otras cuevas de 
la Península, de una posible huella de peregrinación. Este 
contexto nos permite sugerir que las imágenes formaron parte del 
paisaje simbólico de la cueva, quizá incluso como indicadores del 
tránsito del camino a seguir. 

Algunos paneles, como la representación del batracio, el símbolo 
de Venus y el perfil del cánido, transmiten mensajes que 
necesitan ser estudiados más a fondo. No es la primera vez que 
estos símbolos aparecen en cuevas mayas y cada uno posee una 
rica carga simbólica, como el caso de las pinturas documentadas 
en Aktun Santuario, cueva ubicada también en la región Puuc (ver 
Tec y Krempel 2016). 

￼58



El batracio de Áaktun Boon (ya sea en su versión rana o sapo) 
está representado con el cuerpo prominente en forma casi 
circular. El trazo de sus extremidades delanteras, más cortas, se 
une con su cabeza. Las extremidades traseras son más largas y 
están flexionadas. Imágenes similares a éstas se encuentran 
representadas en el arte del clásico tardío. Estos animales están 
vinculados a la fertilidad, el agua y las lluvias. Como habitantes de 
ecosistemas húmedos, asociados a cuerpos de agua subterráneos, 
los batracios suelen habitar en cuevas y cenotes. Además, en la 
mitología maya tienen una relación cercana con las deidades de la 
lluvia, particularmente con Chaak. Son considerados mensajeros 
de las lluvias, pues anuncian su llegada mediante su croar (Tec 
Pool, 2024, Tec y Krempel 2016). Cuevas con simágenes similares 
se han encontrado en Aktun Hoom, Kaua y Aktun Santuario. 

￼59

Figura 8. Panel que muestra la distribución de las manifestaciones gráficas.  
De izquierda a derecha se encuentran: el símbolo de Venus, el perfil de un 
cánido y un batracio. Para una mejor visualización, en la parte inferior se 
encuentran los dibujos de las pinturas. Dibujos: Jana Zatvarnicka y Reyaldo 
Parra. 



El símbolo de Venus o Estrella, Ek’ (ver Glifo T510 en Thompson 
1962: 452), es uno de los astros más importantes para los 
antiguos mayas. Su representación muestra la mitad del dibujo 

perdido quizá por el paso del tiempo, pero se puede apreciar el 

￼60

Figura 7. Pintura y dibujo del felino, se muestra como ejemplo la expresión 
natural del una Panthera onca para comparar los rasgos físicos. Figura.- Figura 
y dibujo de un felino el posición dinámica. Figura.- Dibujo y Figura de los 
perfiles antropomorfos sobre el panel rocoso. Dibujos: Jana Zatvarnicka



trazo de por lo menos tres puntas. Este símbolo, el cual es 
panmesoamericano para ‘Estrella’, se utiliza para designar al 
planeta Venus (Tec & Krempel 2016). Venus se vinculaba con 
eventos agrícolas, rituales y bélicos. El planeta tiene un aspecto 
diurno (estrella de la mañana) y nocturno (estrella vespertina), 
simbolizando muerte y renacimiento, lo que lo vincula con la 
transformación y el ciclo de vida (Tec y Krempel 2016).  

Los perros desempeñaban un papel fundamental en la iconografía 
maya, tanto en contextos cotidianos como rituales. Eran 
considerados guardianes, protectores y psicopompos, encargados 
de guiar a las almas hacia el inframundo. También tenían un rol 
importante durante la renovación del año y en períodos de 
transición política (White et al., 2001; Tec Pool, 2024; De la 
Garza, 1999; Montero, 2022; Tec y Duarte, 2009). 

La conexión entre estas representaciones tiene múltiples 
interpretaciones posibles. Un ejemplo es la relacionada con 
rituales agrícolas. En las ceremonias mayas actuales de petición 
de lluvia, los niños imitan la posición y el croar de las ranas, 
mientras que Venus marca los tiempos de siembra y cosecha. El 
perro, como protector y guía, refuerza el vínculo entre lo terrenal 
y lo espiritual, acompañando a los mayas en la caza, en su 
búsqueda de alimentos para las ceremonias. Perfiles de cánidos 
representados con la mano como este caso se han encontrado en 
cuevas como Chechebak, Homun y  Loltun y Xkukikan en 
Oxcutzcab(Cottier 1976).  

Las pinturas de los felinos representan una contribución 
significativa al corpus de arte rupestre maya. Al menos seis 
cavernas en Yucatán cuentan con pinturas del mismo tema. Estos 
animales están estrechamente asociados al inframundo, el ritual 
dinástico y las cuevas. En la cosmovisión maya, los felinos 
simbolizan la noche, el misterio y la oscuridad y son considerados 
“señores de la selva” (Tec Pool, 2024). 

Es claro que hay una correspondencia entre la posición de ambas 
figuras felinas porque están expresando una narrativa 
interesante: mientras uno de ellos expresa calma; el otro, 

￼61



movimiento y expresión, como si el animal estuviera avanzando, 
listo para el ataque. ¿Podría tratarse de una escena de cacería? 
Aunque esta interpretación resulta sugerente, otros enfoques 
simbólicos, con estudios más profundos, podrían arrojar mayor 
luz sobre su significado. 

Por otro lado, las representaciones antropomorfas destacan por 
su complejidad. Los dos rostros enfrentados evocan un sentido de 

￼62

Figura 9. Ubicación del altar al costado este de la última galería y donde se 
halló la ofrenda de jícaras. Figura 10. Detalle del altar con la representación 

Figura 11. Detalle de la ofrenda de jícaras sobre un fragmento de cerámica, se 
observa el color negruzco de haberse expuesto al fuero o al humo. Figura 12. 
Vasija petrificada ubicada al final del recorrido. 



interacción o comunicación. Su detalle anatómico es inusual en el 
arte rupestre maya, lo que podría sugerir la intención de 
representar un retrato específico. Las imágenes parecen 
representar al mismo personaje, lo que quizás muestra la 
dualidad entre vida y muerte, reflejada en los rasgos de cada 
rostro, tema recurrente en la cosmovisión maya. Cuevas como 
Acum y Aktun Chom en Oxcutzcab, muestran representaciones 
esqueléticas que representa al dio de la muerte o en el caso de 
Aktun Santuario donde se encuentra una mandíbula descarnada 
(Stone 1995; Strecker 2003; Tec y Krempel 2016) 

.La presencia de las jícaras es un cuestionamiento que aun es 
necesario resolver. Aun habría que averiguar si material orgánico 
con estas características resistiría tantos años de humedad al 
interior de un contexto subterráneo. Un dato importante es que 
además del posible uso para entregar alimento, bebida, fuego o 
aromas, existen bastante datos etnográficos del uso de estos 
recipientes en las ceremonias agrícolas donde también fueron 
empleadas para colocar en ellas el saastun, estas las piedras 
adivinatorias, usadas por la mayoría de los j´meen (sacerdotes 
mayas) en sus peticiones (Grabriel 2006; Teran 1998).  

Estudios futuros que vinculen las imágenes con sus contextos 
culturales permitirán comprender los múltiples usos de la 
caverna, más allá de su función como espacio de peregrinación y 
depósito de ofrendas. 

Si el fin de una peregrinación fue llegar al altar, es importante 
tener en cuenta las condiciones ambientales que enfrentaron los 
visitantes antiguos y modernos de la cueva: la completa 
oscuridad, la necesidad de iluminación con antorchas, la 
humedad, el calor y la falta de oxígeno en ciertas áreas, que 
pueden provocar mareos o incluso la muerte. La fauna local, 
como murciélagos, ciempiés, arácnidos, gecos y serpientes 
añaden un factor que no representa un riesgo, pero pueden 
causar incomodidades y sustos. 

A pesar de las dificultades, Áaktun Boon ofrece un testimonio 
invaluable de la conexión entre los antiguos mayas y su entorno, 

￼63



así como de su relación con lo sagrado y lo ritual. En la red de 
cuevas del Puuc se encuentran otros sitios con pinturas que 
pueden ser un marco para hacer comparaciones de las imágenes 
recurrentes en esos espacios. Cuevas como Aktun Hom, el 
Santuario y la Cueva de Tixcuytun son apenas un reflejo de la 
riqueza simbólica que guardan las cuevas para su estudio.  

Reflexiones finales  
Brevemente se han mencionado las representaciones rupestres 
más vistosas en Áaktun Boon. Sin embargo, no representan ni la 
mitad de lo que aún existe. Este trabajo constituye solo el inicio 
de una documentación más amplia, que ofrece datos para realizar 
estudios más profundos sobre el arte rupestre y los contextos 
culturales. Representa un recurso valioso para otros 
investigadores interesados en la iconografía y simbolismo de las 
cuevas de la región y desde donde pueden partir nuevas vertientes 
de estudios relacionados con los pigmentos empleados y las 
técnicas de aplicación, por mencionar unos ejemplos.  

Una amenaza latente que enfrentan las cuevas, en particular las 
de la región Puuc, es el vandalismo y el saqueo. Durante las 
visitas realizadas a la caverna se identificaron grafitos 
contemporáneos y marcas de pintura vinílica en varias secciones, 
lo que evidencia la falta de conciencia y protección hacia este 
patrimonio. Uno de los daños más graves y lamentables son las 
intervenciones realizadas con instrumentos punzocortantes, que 
han alterado varias pinturas y esgrafiados, destruyendo 
información invaluable. Además, los pozos de saqueo, 
distribuidos en distintos puntos de la cueva, muestran una 
alteración sistémica que afecta los vestigios arqueológicos y el 
contexto original en el que fueron hallados. 

Dada la abundancia de vestigios arqueológicos y la fragilidad 
inherente del sitio, es imperativo implementar medidas de 
protección. Una solución es establecer un sistema de vigilancia 
intermitente que permita disuadir actividades de saqueo y 
vandalismo. También es crucial promover campañas de 
sensibilización dirigidas a la comunidad local y a los visitantes, 

￼64



destacando la importancia 
cultural y científica de la cueva. 

El futuro de Áaktun Boon y 
cuevas similares depende de un 
esfuerzo colectivo que integre 
investigación, conservación y 
educación. La cueva es un 
testimonio y una oportunidad 
p a r a c o m p r e n d e r c ó m o 
interactuaban los antiguos 
m a y a s c o n s u e n t o r n o y 
construían su relación con lo 
sagrado. Proteger estos espacios 
es preservar el Patrimonio 
Biocultural común, asegurando 
que su legado sea apreciado y 
estudiado por las generaciones 
futuras. 

Agradecimientos: Pedro 
Cervera, guía de naturaleza de 

Tekax; Guido Krempel. Geiser Martín, Vianey Borges y Abigail 
Chaparro. 

Bibliografía 

Cervantes Evia, Carlos. 2017. Bitácora de exploración 2017. 
Mecanoescrito inédito. 

Chaparro Pech Abigail. 2020. “Entre cerámica y jícaras: el papel 
ritual de los contenedores de Sihó, Yucatán.” Tesis de 
Licenciatura. Universidad de Yucatán.  

Cottier, John W. 2017. “Preliminary archaeological investigations 
at X’Kukikan, Yucatán, México en X-Kukican University of 
Alabama Investigations at a Maya Site in Yucatan, Mexico, 
1965-1969. (34):13-93.  

￼65

Figura 13. Cuerpo de agua ubicado al 
final del recorrido de la caverna y donde 
se encuentra la vasija petrificada. 



De la Garza Camino. 1990. Mercedes. Sueño y alucinación en el 
mundo náhuatl y maya. UNAM. 

Gabriel Marianne. 2006. “Las ceremonias de los campesinos 
mayas, representaciones de su cosmovisión” en Los mayas de 
ayer y hoy. Editado por Alfredo Barrera y Ruth Gubler. Tomo ll. 

Montero García, Arturo. 2022. “La fauna del inframundo” en Los 
animales del agua en la cosmovisión indígena. Una perspectiva 
histórica y antropológica. Editado por A. Juarez. 319-344. 2022. 

Stone Andrea. 1995. Images from the Underworld. Naj Tunich 
and the Tradition of Maya Cave Painting. University of Texas 
Press, Austin.  

Strecker, Matthias and Andrea Stone. 2003. “Arte rupestre de 
Yucatán y Campeche”. In: El arte rupestre de México oriental y 
Centro América. Editado por Martin Künne and Matthias 
Strecker. Indiana Beihefte, Ibero-Amerikanisches Institut, Gebr. 
Mann Verlag, Berlin. 67-91. 

Tec Pool, Fátima. 2007. Cédula espeleológica de Aktun Boon. 
Mecanoestrito inédito. 

Tec Pool, Fátima. 2024. “Una aproximación al simbolismo de la 
fauna representada en las cavernas de Yucatán, México”, en 
Biodiversidad y Manifestaciones Rupestres en América Latina. 
Editoras: Aline Lara Galicia y Carmen Pérez Maestro. 

Tec Pool, Fatima & Krempel, Guido. “The paintings of Aktun 
Santuario, Akil, Yucatán”. Mexicon XXXVIII (4), 97-107. 

Tec Pool, Fátima, Chaparro Pech A & Vianey Borges. 2017. “La 
importancia de la pintura rupestre en el área maya”. Ponencia 
presentada en el Primer Congreso de Estudiantes sobre Arte 
Rupestre EAHNM. Chihuahua, México. Mecanoescrito inédito. 

Terán Silvia, Rasmussen Christian & May Cauich. 1998. Las 
plantas de la milpa entre los mayas. Etnobotánica de las plantas 

￼66



cultivadas por los campesinos mayas en las milpas del noreste 
de Yucatán, México.Fundación Tun Ben Kin A.C. 

Thompson, Edward H. 1897. Cave of Loltun. Memoirs of the 
Peabody Museum of American Archaeology and Ethnology, 
Harvard University, Vol. 1, Cambridge. 

Thomas, Christian. 2016. Rapport d’expédition - Yuc 2016. 
Mecanoescrito inédito. 

Thompson, Eric S. 1962. A catalog of Maya hieroglyphs. 
University of Oklahoma Press.  

White, C., Phol, M., Schwartz, H., Longesta e, F. 2002. “Isotopic 
Evidence for Maya Patterns of Deer and Dog Use at Preclassic 
Colha.” Journal of Archaeological Science (28) 89-107. 

￼  

￼67



￼68



The monkey archer and other 
stories. Mythological reflections 

on caves among the Lacandon 
Maya 

Milan Kováč  2

Introducción 

The Lacandons are a widely known Maya group that has attracted 
attention since the early 20th century as a source of comparison 
with extinct pre-Columbian religious and mythological elements 
(Tozzer 1982, Bruce 1971). Despite several important works on 
Lacandon mythology (Bruce 1974, Boremanse 2006), there 
remains a large margin for exploiting the potential of Lacandon 
narratives. One of these is mythological conceptualization of 
caves. Although we have many high-quality analyzes for the Maya 
caves (Brady-Prufer 2005), there are only very sporadic 
references to the Lacandon caves. I have therefore decided to 
summarize the Lacandon narratives dealing with a cave. I have 
collected and present here both, the sources for further research, 
and interpretation of the meaning of caves from the Lacandon 
poin of view. 

My first encounter with the Lacandons took place in 1994, and 
five years later, in 1999, my long-term fieldwork with the 
northern Lacandons of Chiapas began the settlements of Nahá, 
Mensäbäk, San Javier and Betel, which took place during long-
term stays until 2015. After that year, these have been rather 
sporadic visits with revisionary research up to the present day. 
The core of my data comes from the first 17 years of intensive 
stat ionary research, when local r i tual ism was st i l l 

Department of Comparative Religion 
Center for Mesoamerican Studies 
Faculty of Arts, Comenius University in Bratislava 
ORCID: 0000-0002-9846-2523

￼69



uncontaminated by tourism, the three Houses of the Gods were in 
use, and sacred narratives were still being recited during balché 
rituals. Of course, borrowings from outside were already 
appearing then, but they were rather sporadic and very 
identifiable. Most of the data I have obtained from religious 
experts called to´ohil or from their family members 

The term cave will also be used here to refer to rock overhangs 
and rock holes, because all these rock formations are perceived 
identically by the Lacandonians and are called actun, i.e. cave, 
cliff, overhang. The original meaning of this word, widespread in 
Yucatec languages, was probably ak-tun, i.e., "turtle rock" (Kováč 
et al. 2024, 19). The hollow shell of the turtle apparently evoked a 
cavity in the rocks.  

A common element of the Lacandon caves is the idea that they are 
living beings. Thus, the cave itself is a living being and must be 
treated with respect and great care. It is therefore advisable to 
offer sacrifices to the cave before entering it and to prevent 
inappropriate persons from entering it. This is especially the case 

￼70

Fig. 1 The most important to´ohils from Naha, from left Chan K´in Mateo, Chan K´in 
Viejo and Chan K´in Antonio.



for pregnant or menstruating women. Since it is said that it is 
impossible to decide for certain whether a woman is menstruating 
or in the early stages of pregnancy, the prohibition against 
entering the caves applies to all Lacandon women. It is said that if 
a woman were to enter a cave, the cave would "shut its mouth" 
and trap the woman inside forever (Kováč-Podolinská 2017, 146). 
However, the same thing can happen to a man whose wife is 
pregnant, or to a man who has somehow angered the gods. This is 
why during my researches I had great difficulty finding volunteers 
to enter any cave with me; women never went in, and men 
preferred to stay outside the entrance - just to be on the safe side. 
There were only a few individuals who were willing to accompany 
me, even of those, some were shivering the whole time. 

Caves are virtually ubiquitous in Lacandon oral y ritual tradition, 
but distinctions must be made. Indeed, they are associated with 
an admirably wide range of stories. During my research among 
the northern Lacandons of Chiapas, I identified approximately 
ten categories of stories associated with the rock formations 
known as aktun, or "cave." All had a relationship to supernatural 
matters. 

1. Caves with skeletons of gods 

The first category are caves with skeletons of gods. These are 
mostly found around lakes, such as Lake Guineo and Lake 
Metzabok, where are caves or rock overhangs right next to the 
water. They are the supposed seat of the gods and contain human 
skeletons and traces of intensive cult in the past (carried out until 
about the 1980s). 

An example is the cave of Aktun K´ak´ - the cave of the fire god K
´ak´. It is located in a rock precipice at K´ak´ Lake´ (part of the 
Metzabok lake system). According to informants, it is the home of 
the fire god K´ak´, whose remains are also found there. These are 
long bones and a skull that shows cranial deformation from the 
pre-Columbian period. The osarios, which in fact were many of 
the cave graves in this area, come, according to C14, which we 
measured from bones (Kováč 2020) from the very end of the 

￼71



Postclassic period. The cave-tombs found here by the Lacandons, 
however, they attributed to their own gods. According to the 
informants, the skeletons, even that of the god of fire, are the 
remains of gods who, however, have not died, but continue to live 
in their skeletons. They can act anywhere, and the skeleton is 
only, so to speak, their home, or the seat of their essence, which is 
immortal. 

There are many censers in the caves, but there is no evidence that 
they were sacrificed here. They were, so to speak, "buried" here 
with the remains of the gods because their owners converted to 
Christianity. However, they were very afraid to just throw them 
away, so they handed them over to the "saint", as they used to 
euphemistically call the original deities. This is also why they are 
often found in such caves in large numbers. They bear witness to 
the conversions of the 1960s-1980s, especially in Metzabok itself 
(Kováč 2015). On the other hand, there is a lot of burnt copal in 
the cave. The latter was already dedicated directly to individual 
gods. It was burned for them by the local toohils (religious 
experts) before they converted to Christianity. It represented the 
food and sustenance of the deity. The caves were originally visited 
only by the toohils and their helpers, during my research in the 
late 1990s they had recently been abandoned and only a few 
curious people or thieves of pre-Columbian relics came there a 
few times a year. Nowadays, the local Lacandon community 
guards them closely and brings tourists to it. 

2. Caves with statues of gods 
The second category are caves with representations of gods, or 
with their stone or clay epiphanies. These caves are most often 
found in forests. In the cave there is either an amorphous rock 
that represents a certain deity or a rock that has been partially 
worn away. However, it can also be a stone statue from pre-
Columbian times, as well as clay statues. All of these include the 
common name hach b'iram, the meaning of which is 'true 
holiness'. As we have shown elsewhere (Kováč 2020), this is a 
common designation for stone or clay representations of the gods. 
These need not be anthropomorphic representations; they can 

￼72



also be shapeless, in natural form. Sometimes it is really just a 
rock or a worked boulder that is in some way special. What they 
have in common is that they are portable and that it is assumed 
not only that the god resides in these objects, but that they 
directly represent the god. Through a concept called u buhik u 
bäh the Lacandones believe in split representations of deities, so 
it is not at all excluded if the god is a particular hach b'iram like a 
rock in a cave and at the same moment this god is in the sky and 

at the same time, for example, 
in a particular censer. The 
caves in which the hach b'iram 
is found are sacred. I have been 
able to identify the cave with 
the hach b'iram of the god 
K ä n a n k ´ a x a n d t h e g o d 
Mensäbäk. However, there are 
hach b'iram in the ruins as 
well. The most famous hach b
´iram is probably the statue of 
King Yaxum Balam in Temple 
3 3 i n Y a x c h i l a n , w h i c h 
represents the god Hachäkyum. 
The Lacandones divide their 
gods into two main groups, U K
´uh il Yok´ol Ka´an, the 
heavenly gods, and they have 
earthly hach b´iram in the 
ancient Maya ruins, and then U 
K´uh il Yok´ol K´ax, the forest 
or earthly gods (Kováč 2012) . 
It is to this second group that 

the category of U Yatoch Aktuni K´uh, that is, "the gods of the 
cave houses," belongs. These are gods who reside on the earth, 
most often in the forest, and their dwelling place is the cave. 
Theoretically, every cave is inhabited by a god, regardless of the 
fact that it may be a multiplication of the same god.  Some of 
these caves have a statue or rock hach b'iran at the bottom that 
represents this god or gods and serves the needs of the cult. There 
are also ideas of anonymous representations of gods in caves, the 

￼73

Fig. 2 One of my few adventurous guides to 
the caves around Naha, Yaha Petha and 
Metzabok. Photo Milan Kováč



common feature of which is their strict taboo. One example is the 
following narrative, which I picked up in casual conversation: 

One day, while wandering through the jungle, I 
discovered the entrance to a cave. I went in and there were three 
statues of ancient Mayan gods. They were nicely spaced out, 
almost knee-high. I didn't touch anything and I went back home. 
The next day I went there with another Lacandon man to show 
him. I found that cave again, but instead of the three statues, 
there were three large stones in the same place. They were 
equally spaced and as tall as the statues were. I don't know how 
it happened, but it is known that gods often change into stones. 
My luck was that I didn't even touch the statues.  

One man from the Tzeltal tribe fared worse. Here, on the 
edge of our jungle, a star has fallen. At least that's what we all 
saw. No one dared to go there, except the Tzeltal man. He found 
the place, it was a cave, and he marked it with his wand. The 
next morning he went back there, found the place by the wand, 
and started digging in the cave. He dug up a beautiful statue of 
an ancient Mayan god. He was delighted that he could now sell 
it dearly. And so, he did. He went as far as Tenosique in Tabasco 
and sold the statue there. He brought a whole pile of money to 
buy a car. But in the evening, he got a fever and the next day he 
was dead. 

3. Caves with a celestial body 
A certain variation of the previous story is the story of the dog 
from the star, which, as we will show below, has strong 
cosmological connections: 

Near Naha is a cave into which every night u pek i k´ ax, 
a dog that lives in the jungle, flies down in the form of a star. The 
star transforms into a dog when it descends into the cave. The 
dog goes to that cave as to his house. He is the master of the 
cave. Once it happened that a certain Tzeltal saw a star fall into 
those places and he did not know, what we know, that it is the 
dog from the star that descends into his dwelling. He went to 

￼74



those places and found the cave into which the star had entered. 
He ventured to look in and saw the dog. He returned home and 
told everyone about it. In the evening, however, he caught a 
fever, was convulsed all night, and in the morning he was dead. 

This is a variant of the previous story about the taboo and 
untouchability of the representation of the gods in caves. 
However, whereas before it was about statues, here it is about a 
dog. It is a dog that has come from a star and its dwelling place is 
a cave. The seemingly bizarre story will make more sense if we 
compare it with the Nahuas imagery of which we have reliable 
records. Xolotol, the alter ego of Quetzalcóatl, appears there as 
the dog representing the star. That star is Venus. Xolotl, in the 
form of a dog, represents the dark side of Venus and, according to 
Nahuas myth, descends into the underworld of Mictaln. This 
underworld is obviously represented in our story by the cave. This 
resemblance cannot be accidental, and either it is a post-classical 
borrowing from the Nahuasian to the Maya setting, of which we 
know many, or it is a broader Mesoamerican framework, of which 
the Maya variant is preserved in this fragment of the narrative. It 
is certainly interesting that Venus goes to the cave as her dwelling 
place. This mythological reference may have many important 
cosmological implications. Another Lacandonian narrative I 
picked up also seems to allude to Venus: 

￼75

Fig. 3 Bones believed to be the remains of the god K´ak´ from the cave of the same 
name. Photo Milan Kováč.Fig. 3a One of the Lacandon incense burners, such as those 
found in the caves around Lake Metzabok. Photo Milan Kováč.



	 At the Mensäbäk Lakes, a large cliff with a cave called 
Ho'Chak Aktun rises on the shore. The cliff is split into two parts. 
It broke because in ancient times the rain god Mensäbäk 
dropped the star Kooch Ich on it. It happened like this: 

	 In that cave, other gods had taken up residence and 
wanted to rule that place. But Ho'Chak Aktun is the house of 
Mensäbäk. Although he lives in another cave, this is his second, 
great house. And Mensäbäk did not wish to be ruled by any 
other god but the one we call Chan Nah. Therefore he was very 
angry. He took the huge star Kooch Ich from the sky and threw it 
at the cave of Ho´ Chak Aktun to punish it.  

	 It was a huge blow, many rocks fell all around. Those 
alien gods didn't survive the blow. However, Ho Chak Aktun's 
dirt did not crumble to dust as Mensäbäk had intended. It only 
moved a little and cracked, but it stayed in place. Mensäbäk had 
forgotten that Ho´ Chak Aktun was red and alive. Mensäbäk 
could not destroy that cave. 

	 It was Ho'Chak Aktun himself, for it was the living one 
with the cave, who caught the star of Kooch Ich and threw it 
away. Otherwise it would have destroyed the whole earth. Kooch 
Ich flew through the air and landed near the village of 
Diamante. From there, it bounced back into the sky. At 
Diamante, the impact of the star left a lake. It's huge. Before, 
there was only a tiny lake at Diamante and it was drying up. 
Now there's a huge one, right where Kooch Ich hit. Since then, 
the river from Lake Mensäbäk has flowed all the way there. The 
lake has grown to a large size and is not drying up	 All this 
has happened because of Mensäbäk's great anger. He wanted to 
destroy the whole stone house of Ho´ Chak Aktun, but he could 
not do it because he is alive. 

A few important points should be underlined here. Mensäbäk is 
the Lacandon rain god, another name for a god named Chaak. 
Although he has his cave by the lake, he also has a second home, 
which is Ho´ Chak Aktun, which means "Five Red Caves" but 
other translations are possible, such as "Five Caves of Chak", "Red 

￼76



Head Cave" or "Cave of Chak's Head". The cave was inhabited by 
invaders, foreign gods who wanted to take over from there and 
replace the main god Chan Nah. Mensäbäk wanted to prevent this 
and cast the star Kooch Ich "Huge Eye", the Lacandon name for 
Venus, upon the cave. The cave itself, not the alien gods, repelled 
the attack, although the alien gods died in the process. She 
repelled it because she is alive and indestructible. Interestingly, 
here again we encounter Venus heading into the cave. Although 
under different circumstances, it confirms a certain pattern of 
cosmology. In addition to the already known fact that caves are 
the dwellings of the gods, it is emphasized here that a cave is a 
living entity that acts individually and independently of its 
inhabitants. Ultimately, it acts for the benefit of humanity, for the 
fall of Venus has the potential to destroy the entire earth. 

4. Caves with a snake ruler 
A small, but nevertheless separate category are caves in which the 
snake reigns supreme. I visited a cave near Naked, where they 
refused to let me in because it is forbidden to enter. Supposedly, 
the ruler of the snakes and his "people" live there. Whenever they 
find a boa snake in the village, they catch it in a sack and take it to 
that cave. It is personally carried there by a religious expert to
´ohil, anyone else wouldn't dare. They tell me that their ruler 
resides in that cave and no one is allowed to threaten or kill the 
boa snakes. When they wander into the village, they are carefully 
captured and taken to their ruler, whom they call Yum ochkan. 
Another cave, discussed below as the entrance to the underworld, 
is said to be guarded by a two-headed snake. It is, however, a 
guardian, it is not mentioned explicitly as the ruler. The small 
cave at Nahá, however, is the home of the ruler (tzur i kan or yum 
i kan). I have not been able to find out anything more. This 
custom, however, has several important implications. The 
Lacandones are generally afraid of snakes and do not hesitate to 
kill them. They cause many fatalities. All the more surprising is 
their relationship to the boa snake, a species of snake that, 
although non-venomous, is also dangerous to poultry, dogs, as 
well as small children and sometimes humans. It is the largest 
species of snake in the area, measuring several metres long. Its 

￼77



residence in a cave may be related to other Maya stories about 
snakes in caves, especially in the Yucatán, where myths are 
dominated by the Hapai kan (Dzul 2010: 47-58) or Tsukán (Evia 
2018: 47-50, 215-218). Although these snakes have supernatural 
attributes, the Yum ochkan might echo a similar conception.  A 
connection can be seen here not only with the post-classical 
Kukulcan, which is placed in relation with Hapai Kan, but 
perhaps even more so with classical iconography. It depicts a 
large fat snake, which is undoubtedly a boa, in connection with 
the god K´awiil. This god has a somewhat complicated 
interpretation, but the important thing for us is that it also acts as 
a personification of lightning. It is the serpent that is the 
personification of this lightning (as a zoomorphic representation 
of the zigzagging line of fire in the sky).  The lightning is caused 
by the rain god Chak with his axe, and this lightning is K´awiil 
himself, a derivative of the rain god, who from the early classical 
period onwards began to live his own religious life. The lightning 
also has a defined relationship to the cave, for it opens the cave 
with its strike. The Paxan cave/gateway was where all the crops 
and seeds were originally hidden, and it was only by releasing 
them from underground that mankind was able to embark on the 
path of culture. This may be the reason why the boa snake, a 
zoomorphic representation of K'awil, who is the epiphany of 
lightning, is associated with the cave. He guards and rules it as he 
becomes the protector and giver of the crops/seeds that are 
hidden in the proto-cave. Of course we have no texts or depictions 

￼78

Fig. 4a-b One of the skulls deposited in the caves around Lake Metzabok with craneal 
heart-shaped deformation. Photo Milan Kováč.



that explicitly confirm this interpretation. It is merely a 
hypothesis to which we are led by meaning parallels and 
symbolism. K´awiil's serpent is sometimes depicted as two-
headed; this would link the second reference, given below, where 
the two-headed serpent has been relegated to being merely a 
guardian of the cave of the dead, to this concept. The peculiar cult 
of the boa snake, captured only at the very periphery of my 
research, and its persistent placement in the local cave may 
therefore have deeper mythological reasons.     

5. Caves with demonic people 
Lacandonians often tell stories about people who have the 
characteristics of demonic beings. They are usually forest giants, 
wild men without ribs, with opposable feet, dwarves or sorcerers. 
A cave is often cited as their residence. However, the most 
frequent is the idea of women who are similar to fairies, who 
seduce and destroy men. They are commonly known as Xtabay. I 
have heard many stories about the Xtabay, and almost always 
their dwelling place has been caves. I have even known 
Lacandonians who have claimed to have met them in person or 
spotted them in a cave and escaped. Two of the stories about 
these women I present here.  	  

It was common to see Xtabay, but you don't see them anymore. 
If you're not worried, I can still show them to you, because you 
can still see them today, but it's hard. Only old people see them 
anymore. Xtabay used to go with men who followed their gods. 
When the Lacandones went to do things for their gods, they were 
always accompanied by Xtabay on their way through the jungle. 
The Xtabay tore off their clothes and nakedly seduced the men 
who went to do their rituals. They kept walking beside them and 
calling them to make love. They even proposed marriage to 
them, but that only deceived them. Xtabay never wanted to get 
married. They walked with the men to the places of their gods 
and returned with them. They gave them no peace. But they 
were beautiful. They were gorgeous women with nicely painted 
faces and brightly painted lips. They never invited the Lacandon 
men into their house either. But it wasn't really a house. It's just 

￼79



rocks and caves. Those houses were built by the Xtabay - they 
are all women and they can't build houses. Therefore, Xtabay's 
home is only caves with rocks, they are very ugly houses, they 
can't make any other houses. That's why the Xtabay like the 
houses of the Lacandones very much. They would like to have the 
same ones, but they never can.  

Xtabay also thinks they have their children. But they are 
not real children. They're just rubber figurines, like the ones we 
sacrifice to the gods and call k´ik´. Only these are bigger. 
Xtabay thinks he has a child on his hands, but it's just a rubber 
figurine. They didn't have children, they got them where the 
rubber milk flows out of the k´ik´ trees. From it their rubber 
babies are made. From a distance it looks real, like a nice baby, 
but it is not real.  

￼80

Fig. 5 "Bones of the gods" from one of the caves of the Lake Metzabok. Photo Milan 
Kováč.



Xtabay have no husbands. And they don't even have any 
names. They live together and are just single women. They call 
out to men, "come, come with me....". 

Xtabay are here, they walk this earth. If you are not 
afraid, you can still see them. There used to be a lot of them. 
They used to be with the Lacandons all the time, walking with 
them through the jungle. But their time is coming to an end. 

This story was told to me by an old to´ohil who personally 
invited me to show me the Xtabay because they can still be seen, 
although very rarely anymore. Of course, he was talking about 
visiting a cave and to this day I regret not taking him up on his 
offer. Images of Xtabay are just as prevalent in the Yucatan, 
however, where the ceiba tree is their home. This is not a 
universal rule there either, however; some stories tell of an 
unfortunate man who succumbed to Xtabay finding himself in a 
cave the next morning ( Evia 2018: 111). In any case, these 
demonic women are derived from a goddess who was an aspect of 
the moon goddess and was seen as the patroness of suicide. Her 
famous depiction is found in the Dresden Codex. 

Another Lacandon version, where the term Xtabay does 
not appear directly, but the context makes it clear that these are 
the creatures in question, I obtained from the granddaughter of 
one of Metzabok's greatest to´ohils.   

When I was young, I liked to visit the K´echem cave on Lake 
Metzabok. It's a beautiful and special place. But my grandfather 
warned me: "you must be very careful, I'll tell you why": 

	 " That cave has its inhabitants - and they are all women. 
I'm close to death, so I can tell you, because if I reveal this, death 
awaits me. But now I have nothing to lose. For I have been in. I 
was inside, and suddenly beautiful women appeared before me. 
They were beautifully dressed, painted, in long skirts, with 
earrings and necklaces. But they were as small as dwarfs. 

￼81



	 They called to me, "Don't you want to make me a house?", 
"Build me a house." "I need you to build me a house." But for 
them it meant something else - "build me a house" meant "come 
sleep with me." Grandfather shouted "I don't know how to build 
houses", they said "but you know, it'll be quick". But he didn't 
give in to them, he was scared of everything, he didn't even know 
where he was. When he came out, it was already night and the 
cave had closed behind him.  

	 He ran home and started to tell my grandmother, but she 
got a fever right away and almost died. My grandfather 
understood that he couldn't tell anyone or he would die himself. 
But the secret weighed on him all his life, and he finally told it to 
me, just before he died. 

	 Shortly thereafter, my grandfather did die, but I know he 
lives on, under the water of Lake Metzabok. When I remember 
him, I hit the water with my stick and immediately there is a 
strong current. He lives there now, near K'echem Cave.  

The grandfather whom the informant mentions was the famous 
figure of Chan K´in Pepe Castillo, the chief t´o´ohil, but later the 
first convert from Metzabok (Kováč 2015). The story implies that 
at the end of his life he still had not completely abandoned his 
original faith.  Quite unusually, the Xtabay are presented here as 
dwarves, which may be due to a cross-over of ideas about Alux 
and Xtabay, since both demonic beings were featured in a similar 
context. Elsewhere, the Xtabay characters are always the size of 
human females. Getting sick after a disclosure is a very typical 
motif that accompanies almost all encounters with supernatural 
beings. What is important here is the re-location of the Xtabay 
dwellings in a cave, this time a very specific one, K'echem, on the 
shores of Lake Metzabok.  The association with the caves may 
point to an old connection with death, darkness and the 
underworld represented by the ancestor of these beings, Ix Tab. 

￼82



6. Caves with animal-human 
Some of the stories from the caves cannot be interpreted 

as encounters with human characters, despite bearing some of 
their attributes. They are, in fact, humanized animals and as such 
correspond to a different interpretive framework. The first of 

these stories is not a settled 
n a r r a t i v e , b u t a c a s u a l 
conversation about the rules 
and taboos of cave visiting 
and one particular experience. 

Caves in the vicinity should 
be avoided. They have their 
rulers and they don't like 
visitors. Others are inhabited 
by various creatures that are 
not to be trifled with. A cave 
is also alive, it can close its 
mouth behind you and never 
let you go. This would 
certainly happen if a woman 
who is menstruating or a 
woman who is pregnant 
enters the cave. But even the 
husband of a pregnant 
woman must not enter it. She 
would shut her mouth behind 
them forever.  

One of those caves is nearby, but anyone who doesn't 
know it will have a hard time finding it. It has a very narrow 
entrance, it's hard to get in, then you climb on all fours for a 
while, but then it's wide and big. But you can only go in 
completely naked, you mustn't wear any soap or perfume. You 
mustn't even smell of soap. If you enter naked but smell, the cave 
will still close behind you.  

￼83

Fig. 6 One of the Lacandon statuettes in the 
museum Na Bolom, San Cristobal, Chiapas. 
Photo Milan Kováč.



A number of men from Naha have been there and say 
they have met people they have been talking to. They say they 
live somewhere in the depths of that cave. It is indeed possible to 
converse with them. My father was there too, but he doesn't 
want to talk about it. Only once did he forget and reveal what he 
had seen. He said he met a ma´ax monkey hunting there with a 
bow and arrow. Then he went there once more, but he didn't 
meet it again, it had disappeared somewhere. 

In addition to the feminine taboo mentioned in the introduction, 
there is also expressed the need to visit the cave naked and with 
only a natural smell. In the days of my first visits to the 

Lacandones, this rule was still 
observed. It may evoke the 
discarding of the attributes of 
civilization - clothes and artificial 
scent - and the transition to a 
purely animal base, which the 
living cave accepts as a kind of 
proto-state of the world. This 
could also be developed to mean 
that since the first humans came 
out of the caves naked - they 
were born out of the cave as from 
the womb, they can only revisit it 
naked. We have only recently 
suggested that the discovery of a 
depiction of a naked king in the 
context of an enthronement 
ritual in an artificial cave at 
Uaxactun (Kováč et al. 2016) 
may indicate rites of passage in 
cave spaces that were entered by 
the participant in the nude. In 
the above story, however, it is the 
encounter with the monkey 
archer that particularly catches 
our attention.  

￼84

Fig. 7 Demonic statuettes in the 
museum Na Bolom, San Cristobal, 
Chiapas. Photo Milan Kováč.



The interpretation of this narrative can go three ways. The first 
would be based on another narrative that I have recorded, which 
claims that after death the Lacandonians are transformed into 
their clan animal, the onen. One of the most widespread onen in 
Naha is the ma´ax - the spider monkey. Then the cave here would 
appear to be a pathway to the underworld, where our informant's 
father met a dead Lacandon man on a bow hunt who was moving 
through the underworld.  A second possible interpretation is that 
our informant's father met himself in the cave. For I know his 
identity personally, and I know that he himself is of the clan of the 
Ma´ax and was in the cave for the hunt. He may be living a 
parallel life in animal form, and perhaps the cave represented a 
link between this and the parallel world where he met his alter 
ego. A third way of interpretation is again another story, not 
recorded here, about the hero Nuxi or Ah Lehibah (Kováč 2011), 
where we learn that in the underworld all animals appear as 
humans, but when they come out into this world they appear to 
us as animals. In that case, the informant's father would only 
have glimpsed a scene from the underworld where the monkey 
ma´ax has human characteristics, although if he were to come out 
the other end of the cave into this world, he would become an 
ordinary monkey. The next story has a purely demonological 
focus: 

It doesn't happen here, but up north, near the border with 
Tabasco, it happens from time to time. When a small child 
carelessly goes out of the house at night to pick some fruit, he 
may meet a Big Sombrero. That's the name of a strange horse 
rider who wears a huge sombrero on his head. You can never see 
his face. He has chicken legs and his horse has wings. If a child 
spots him in time, he runs to call his father, but he will never find 
anything there. There have been a few times when adults have 
spotted him and fired a rifle at him or hit him with a machete or 
knife. But no one managed to kill him. Even if someone hits him, 
the Big Donkey turns into a chicken and runs away. Most often, 
however, a child in the dark doesn't spot him and he kidnaps 
him. He grabs the child and even takes off with the horse into the 
air. He flies to a place where there are 'hama aktun' - big caves 
that look like houses. But they don't have doors or windows 

￼85



through which to enter. A large sombrero takes to the air with 
his horse and enters the stone dwelling from above. He descends 
to the depths and locks the kidnapped child in. There are many 
of them together. The big sombrero feeds them and eats them 
when they are fat enough. Every time a baby eats, there's a 
wailing baby cry. 

This story is undoubtedly derived from a large corpus of 
narratives in which the figure known as Sombrerón is at the 
centre (Ortiz de Montellano 1946). Their origins are to be sought 
in Guatemala, of which Chiapas has long been a part. Later, 
however, it spread to Mexico, where it is also known as 
Sombrerudo, while in Guatemala it is sometimes associated with 
Tzitzimite. It has also spread to other Latin American countries, 
so that today it is quite a familiar figure in folklore. Most of the 
narratives associated with this figure are united by the fact that it 
is a dwarf with a large sombrero associated with hell, who sings 
beautifully and kidnaps young women. These characteristics have 
dropped out of our version. His half-hen form may be related to 
Spanish colonial folklore. Our version differs from the others 
mainly in that the kidnapper takes the children and that he 
carries them off to a cave. This may suggest a connection with 
other, more indigenous material. The cave itself is unusually 
called Hama aktun in the text, which means 'gourd cave' (a 
haman is a type of vessel made from a gourd tree) or 'hollow 
rock/cave'. More likely, however, it is a corruption of Haban 
aktun, which is the standard name for the cave from "hollow 
rock/cave". This ghost story is clearly not Lacandonian, but 
borrowed. This is evidenced by the fact that it is set in Tabasco 
and the central character has the non-Lacandon attributes of a 
rider on horseback with a sombrero. Importantly, however, it has 
become part of Lacandine narratives and has apparently taken on 
a similar Lacandonean suitesubstrate with which to mix. The 
Great Sombrero demon is half man and half hen, an apparently 
colonial reflection of European medieval legends of the black hen. 
He abducts children, which might have one more interesting 
connotation. It is a pre-Columbian child sacrifice that could have 
taken place in caves. The frequent Olmec scenes of child sacrifice 
in front of caves would be an indication. In such a case, the figure 

￼86



would represent a demonized rain god in the colonial period. A 
reflection of his old cult with its sacrificed children could be 
deployed on colonial demonologies and echoes of Sombrerón that 
permeated the Lacandon forest 

7. Caves with animal monsters 
Another separate category is unusual animals living in caves. 
These are animals that are frightening and that obviously cannot 
represent the common fauna that seeks caves as a natural shelter. 
I have come across stories in which huge bears come out of caves, 
even though bears do not live in the Lacandon Forest area. Also, 
large monkeys can come out of there, but they are not associated 
with the species common in Chiapas because they are huge. In 
one account, such a monkey was even called K´inkon. This is, of 

￼87

Fig. 8 Rock with cave / house of the god Mensäbäk. Photo Milan Kováč.



course, a mangled name of the film's King Kong, but this only 
serves to show that it is not a land animal. I am attaching here 
one of the narratives where caves were home to the water lizard: 

Five hours northeast of here is Yaha Petha Lake. Its shoreline is 
full of rocks. These rocks resemble houses and ruins, but they are 
just strange rock formations and caves - aktun. There are 
paintings of our ancestors on them. In Yaha Petha live 
thousands of birds and turtles, even the big turtles we call ne ak. 
They live there together with crocodiles. In the middle of the lake 
there are several rocky islands of patens where they lay their 
eggs. We used to live near this lake and collected plenty of eggs. 
There was also an abundance of fish. Always in the dry season, 
they could be pulled out of the mud with their hands; they had 
nowhere to escape. We still remember that bountiful hunt. Our 

￼88

Fig. 9 Archer at the rock art around the caves on Lake Metzabok. Photo Milan Kováč.



memories, however, are clouded by the loss of many Lacandones 
who found their death in Yaha Petha. Among them, the younger 
brother of our greatest t´o´ohil, Chan K´in Viejo. For in the 
middle of the lake lives a monster, a giant lizard. It has a long 
tail and a crest on its back. It drowns and eats people. It's Yum 
petha aktun, the Lord of the Lake Caves. He lives in the deepest 
depths of the lake. He also overturns a canoe, which suddenly 
rocks and people disappear. We were very afraid of him. In 
those places where people drowned, the wind still rises out of 
nowhere. You can also hear the wailing voices of the drowning 
people. We moved away from those places. Now the Tzeltal tribe 
lives there.  

I have visited this lake, which also bears the Spanish name 
Guineo, several times. It is located near the now Tzeltal village El 
Jardín. The narrator's description corresponds to reality, and the 
history is verifiable, since Chan K´in Viejo's brother really 
drowned on that lake, and this trauma was passed on to other 
generations of Lacandones. The story of the lizard whose name is 
the Lord of the Lake Caves is of course based on mythology. It 
was probably originally associated with a water dragon or serpent 
called Subin and only applied to the local realities of Lacandon 
settlement at Yaha Petha Lake. Below I present the original Subin 
myth from the cave, as told to me in 1999 by to´ohil Chan K´in 
Miguel. 

In ancient times, there lived on earth a creature called Subin. It 
was similar to a dragon and lived deep in the water. Its home 
was a faraway place. He had his home there - his cave hidden 
deep under the water. There is no Subin today, we don't know 
that there was one. But in ancient times, Subin lived. If anyone 
came near the water where he lived, if anyone wanted to drink 
the water or wash his hands in that water, he ended badly. 
Subin pulled him under the water. Careless animals who 
approached the water's edge because they wanted a drink ended 
up the same way.  

	 Subin had hands similar to the old man's, only huge. His 
hands resembled dry branches. With them, he pulled anyone 

￼89



who appeared under the water. He grabbed anyone who wanted 
to swim in the water or catch fish. He devoured all his victims, 
leaving only their bones, nothing more. Anyone he caught, he 
dragged down into the deep and ate them, leaving only the bare 
bones. But he always separated the skull and stored it in his 
cave. He had a huge pile of skulls of his victims. 

	 He ate all the animals, big peccaries, bears and other 
large animals. No one came out of the vicinity of his mansion 
alive; he ate everyone. 

	 But a god came and killed Subin. Ah Chob was the name 
of the god who killed him. We call him Ah Chob, but his full name 
is Ah K'in Chob. He is a god from Yaxchilan, his whole family 
lives in Yaxchilan. The supreme god Hachäkyum, who also lives 
there, is his father-in-law. It happened like this: Ah Chob went to 
visit Subin. He came to him, but he did not like the way Subin 
was killing people. He thought right away how he would punish 
Subin. He saw how another man wanted to come near the water 
and Subin wanted to pounce on him and eat him. Ah Chob then 
said: "that man is very brave, you cannot kill him", but Subin 
killed him. Then when Subin killed the man, when he started 
killing again, Ah Chob got angry and said he would come back. 
Soon he came back too and he knew that this time he had to 
defeat Subin, that he had to kill him. Subin heard people coming 
from a great distance. When someone was coming, he 
immediately heard them and waited until they came closer, and 
closer still. Then he lunged at him. He heard the people again, 
they were Lacandonians, and he shot at them. When they were 
close, Ah Chob suggested to Subin that he take a drink of water. 
But he wanted to kill again, he had no appetite for water, but he 
finally allowed himself to be talked out of it. Then Ah Chob 
secretly poured intoxicating drink into the water, secretly 
poured alcohol in there. Subin took a sip of the water and liked 
the taste, he drank so much of it that dryness set in. But Subin's 
alcohol had already started to go to his head, and that was the 
beginning of his defeat. Subin remained quite drunk. Ah Chob 
took out his axe and wanted to cut off Subin's head, but he ran 
away. He hurried to hide up in the sky. Meanwhile, the ground 

￼90



remained dry everywhere. People started to look for water, but 
there was none, it had disappeared. The earth was parched and 
all living things were dying. But Ah Chob pursued Subin even in 
the sky. Then Ah Chob took off his clothes. His clothes were made 
of snakeskin. His clothes, it was a snake. He grabbed Subin and 
tied him up with the snake clothes. Then, completely without 
clothes, up there in the sky he took his axe and killed him. There 
in the sky Ah Chob killed Subin, Subin's life ended. At that 
moment as he cut off his head, there was a thundering sound. 
When he killed him, suddenly there was a commotion. The 
terrible drought ended and water returned to the earth. 
Everything came back to life. But there wasn't as much water as 
before. The huge lakes had disappeared. Only small lakes and 

￼91

Fig. 10 Rock painting of pre-Columbian origin, believed by the Lacandon to be a 
Koot i K´aan being. Photo Milan Kováč.



quite tiny ponds remained. All the lakes became smaller because 
Subin was the master of the waters. 

Subin bears a striking resemblance to the global mythological 
matrix of the dragon or serpent, who is the master of the waters, 
holding them back, and when he is slain, the waters are released, 
and after a drought, the rain starts again, the dying world comes 
to life. The embodiment of the water that is lost in the dry season 
so that it can be "freed" and returned to the earth.  The placement 
of the zoomorphic personification of water in the cave is probably 
an expression of its chthonic nature, emanating from the depths 
of the earth. Ah K´in Chob, the hero who slays the monster, may 
have the term k´in, meaning sun, in his name, but his context is 
clearly quite different. He has snake clothes and an axe, attributes 
that belong to the rain god Chaak. It is likely that it is the rain god 
who, by slaughtering the monster, brings water to the earth. The 
term chob, then, is not to be translated as "plucking," as some 
writers do without apparent sense, but to correct the notation to 
chop, or to cut down, to cut down. "Sun-shearer" might be a 
fitting name for a rain god, especially since some Lacandon myths 
describe such an event. In our story, he beheaded a water 
monster. But this does not contradict that at all, it merely 
suggests that the catalogue of his heroic deeds would be 
considerably broader.   

Another strange creature that lives in the cave is the gigantic 
spiny peccary. The cave in which it is said to be hiding is not easy 
to visit because it is located at the bottom of a deep ravine 
(sikhole) with steep precipices. Its story takes various twists and 
turns, but I present it here, as I do the others in full.  

It was a very long time ago, at a time when a few creatures from 
the beginning of the world still lived on the earth. They were 
called k´ix k´ek´en, i.e. spiny peccaries, and they roamed mainly 
around Palenque. They were huge peccaries, about the size of a 
mule. They had large spikes on their thick skin and were very 
dangerous. At first there were many of them, but they gradually 
died out. Only three remained, which were immortal. These 
were the most terrible and everyone was afraid of them. Only 

￼92



one Lacandon was given the ability by the god Hachäkyum to 
control these spiny peccaries. He knew an incantation that made 
the animals obey him. They came when he called them and did 
everything he commanded. The terror which the animals 
inspired, however, was then transferred to the Lacandonian. He 
could control the k´ix k´ek´en, he was their master, and that 
was why the people were afraid of him. But not right from the 
start.  

At first, people didn't believe him that he had mastered the spell 
on the spiky peccary. He was just a laughing stock to everyone. 
But one day someone in the village heard the thunderous thud of 
the spiny peccary rattle on his milpa early in the morning. 
Wherever they passed, they ravaged everything. He became 
very frightened and the whole village with him. Lacandon then 

￼93

Fig. 11 Lacandon boy on Lake Naha. Photo Milan Kováč.



used his incantation and drove the spiky pekari away. But then 
the people, instead of thanking him, began to fear him. 

None of them wanted to give him their daughter as a wife for 
fear. So he had to live tight and sad, always alone. One day the 
Lacandon man didn't want to take it anymore, he didn't want to 
live alone anymore. He came to ask a man to marry his 
daughter. But he refused at once. "No way," he said, because he 
was afraid of the man's spell and didn't want to put his daughter 
in danger. The Lacandon man, however, fell in love with his 
daughter and went to see him again and again. He persisted in 
asking him to give him his daughter in marriage. "Leave me 
alone, I will never give my daughter to you," the man shouted at 
him, but the Lacandonean showed up at his house the next day. 
He was very much in love and still hoped to win that girl as his 
wife. This time, however, her father had lost his temper and had 
not only thrown the Lacandón man out, but had beaten him. 
Lacandon did not resist at all. "Why are you beating me? What 
are you doing?", he shouted, but the girl's father grabbed him 
firmly, took a flexible liana and used it to whip him until he bled. 
He hoped that after such a beating, his appetite for his daughter 
would pass away for good. But the Lacandon was angry. He 
used his spell and sent all three spiked peccary to the house of the 
man who had beaten him. They pursued the man and beat him 
until he apologized to Lacandon and asked for forgiveness. Then 
the Lacandon man called off the spiky bakers. The man, 
however, remained all impoverished and hurt. For many of the 
spikes with which the skin of the k´ix k´ek´en was studded had 
been pricked into his flesh. Lacandon came to him again and 
proposed a deal. He said that if she would give him his daughter, 
go to the cave forever, and take his spiny peccaries there also, 
they would cease to threaten the people forever. But he can't 
withdraw alone, he must take his wife with him. The man, 
however, despite the fact that his whole body ached, refused. He 
vowed never to give his daughter to him. He would not give in, 
even when his own wife persuaded him, "Why don't you give him 
our daughter? After all, we have five daughters, she is not the 
only one. She will go and guard k´iix k´ek´en together with him, 
she will be away from them forever." But the man kept 

￼94



repeating: "He is dangerous, I will never give my daughter to 
him." And it stayed at that. The Lacandon man never got his 
daughter.  

The only way to rid the world of the k´ix k´ek´en was for 
Lacandon to withdraw with them forever to an inaccessible 
place and there guard them until the end of the world. For he 
was immortal, just like them. For this, however, he needed a 
wife; without her he could not have made his sacrifice. When 
grief overcame him for the love he had failed to win, he tried to 
ask for another girl's hand in marriage. But he didn't get that 
either, her parents were equally afraid of him. Even on the third 
attempt he failed. Even the father of the third girl did not consent 
to the marriage. Only when he had almost lost all hope did the 
father of the fourth girl he asked for consent. He made it a 
condition, however, that the Lacandonian would actually rid the 
world of the spiky peccaries and leave with them and his 
daughter to a place where they could no longer threaten anyone. 
Lacandon agreed. 

Soon after he had taken the girl to his house, he also went 
with her into a chasm. That precipice is here near Naha, about 
half an hour's journey in the direction of Jardín (X). They went 
down to the bottom of it, where there is a deep cave. "This will be 
our home, we will live here until the end of the world", he said to 
his wife and led her into the cave. At that time there were no 
barbed bakers yet. Lacandon chose that abyss as a trap in which 
to catch them. He sat on the edge of the cave entrance and began 
to chant an incantation. He chanted, he chanted, and when all 
three k'ix k'ek'en heard him, they ran violently after the sound. 
But the cave is at the bottom of a precipice with steep slopes, and 
so the spiny peccaries stumbled into it and could climb out no 
more. Lacandon prepared a pool of water for them there, which 
can still be seen from above. The cave at the bottom also became 
their home. To this day, the roar and choke of the rattlesnakes 
can still be heard from it, which many Lacandones have heard 
with their own ears. There, the Lacandonean and his wife 
guarded the barbed peccary until the end of time. When the end 
of the world comes, he unleashes them to help destroy this world. 

￼95



The giant spiny peccary here represents a monster of the 
earth that belongs at the bottom of the abyss in a deep cave. It has 
the nature of primordial proto-beings that have no place in the 
present world and can only be controlled by magic. The latter 
serves to divert them and confine them in a cave, where they 
await the end of the world. It is commonly said in Mayan 
narratives that at the end of the world great jaguars will come and 
devour the humans. However, in several narratives I have 
encountered the concept of the nukux b'ak, a large animal defined 
not by its form but by its demonic nature, which will kill humans. 
It is likely, therefore, that there were ideas of such proto-beings, 
characterized by the monstrosity and unusual size of their bodies, 
that would be operative at the end of the world. One of them is 
the k´ix k´ek´en, which await their time enclosed in a cave. 

8. Caves with the place of origin  
At first, I did not understand this category, nor did I have a 
compact narrative captured for it. At the time of research, 25 
years ago, I was not yet familiar with the concept represented by 
the Aztec cave Chicomoztoc, or possibly others. When the 
Lacandons told me that their ancestors had come to this world 
from the bowels of a cave, I automatically recalled the then 
somewhat backward school history textbook with the so-called 
"caveman" and the likelihood of the infiltration of information 
from school history by the few Lacandon children then attending 
the local school, among the adults. I only became serious when 
this information was repeated to me by both to´ohil Chan K'in 
Antonio and to´ohil K'in Miguel. They were my two most 
important sources of information, who had always held very 
strongly to tradition and there was very little chance that they 
could be influenced by the school stories of young children. 
Although I was unable to capture a myth or compact narrative on 
the subject, the number of references was increasing and all 
pointed in one direction.  It was pointed out to me that these were 
the caves in Metzabok, i.e. those where there are both the bones 
of the gods and the entrance to the underworld. There, 
somewhere, though I could not trace exactly which of the 
numerous caves of the area it was, also lay the cave of origin. 

￼96



From it, once upon a time at the beginning of the world, the first 
Lacandons came to the surface and began to live on this world. 
They used to say to me with complete certainty: "our ancestors 
came to this earth from a cave".   

9. Caves with entrance to the realm of the dead 
This category is very broad and includes both cult and common 
caves. Among the cult caves is certainly the Aktun Tz´ibatnah 
cave. That is, the cave of the god Tz´ibatnah, which is located in a 
vertical cliff by the lake of the same name within the Mensäbäk 
lake system. It is dedicated to a god called Tz´ibatnah, or "Painter 
of Houses", whose real name, however, is apparently "Painted 
House". It is quite possible that this is a metaphorical name, of 
which the Lacandons have a large number, with the meaning 

￼97

Fig. 12. Tz´ibatnah rock, where there is a cave with an entrance to the underworld. 
Photo Milan Kováč.



"jaguar" (Kováč 2020). It would refer to the patterns or spots on a 
jaguar's fur.  That is, they use similar names for very powerful or 
dangerous beings that they do not want to address directly, which 
would be appropriate to a jaguar. However, it would fit especially 
that this god is clearly guarding the entrance to the underworld. A 
deity of painting, writing, or the fine arts (which Tz´ibatnah is 
commonly identified as) would be a rare atavism indeed among a 
tribe that has lived for centuries in the jungle in very primitive 
conditions. The abode of the Tz´ibatnah, that is, the cave where it 
resides, is at the same time the entrance to the world of the dead. 
The Lacandones believe that they go there to the other world, that 
after death each of them enters this cave. Here again, the deity of 
art in relation to death does not make much sense; on the 
contrary, the jaguar, as lord of the underworld, does.  

The cave is quite small and there are only a few broken incense 
burners. I searched in vain for a corridor that would lead into the 
darkness and evoke the underworld. It is only a cave a few meters 
deep leading straight from the entrance a short distance back. 
However, it is located in a majestic cliff where the periodic rise 
and fall of the lake level makes it possible or impossible to enter. 
The following narrative is related: 

When there is an eclipse of the sun, a light is turned on in the 
cave, which is in the rock of Tz´ibatnah. Otherwise, however, it 
is always dark. Beyond the gate at Tz´ibatnah, the land of the 
dead begins. If the dead who enter there have done anything 
wrong during their lifetime, they must undergo their 
punishment. We give corn to the dead to feed to the toothy koot i 
k´aan who patrol the gate. But they are huge and hurt them 
with their beaks. Or the two-headed snake that lives there bites 
them. Other animals also prey on them. But if they have had a 
great sin, for example, if they have slept with their sister, 
something much worse awaits them.  

Kisin has two large clay pots, one with boiling water and the 
other ice. He puts the culprits alternately in one pot and the 
other. Then they turn into some kind of animal. But as he 
plunges them once into one, once into the other, their body 

￼98



changes before his eyes. One of their legs is of a horse, the other 
of a pig, and so on, until at last they are transformed whole. And 
that's the end of them. 

This short narrative concentrates a lot of eschatological 
information that has been reserved for separate mythological 
stories connected with the underworld (Kováč 2016). Obviously, 
we find there a certain image of hell known from popular 
Catholicism; on the other hand, the cauldron of transformation in 
the underworld is also depicted in the Borgia Codex, so it cannot 
be ruled out that this image also has indigenous elements. 
Overall, it looks like a mix. Of the original elements, we have 
already mentioned the guardian in the form of a two-headed 
serpent above.  However, at the gateway to the underworld, there 
are other proto-beings patrolling, namely the koot i kaan, literally 

￼99

Fig. 13 Interior of Tz´ibatnah cave, entrance to Lacandon underworld with broken 
incense burners. Photo Milan Kováč.



"the eagle of heaven", which is a supernatural creature for which 
the informant was sometimes mistaken and called them koot i 
maax, literally "the monkey eagle", which is zoologically the 
largest bird of the region - the harpy eagle. There is another 
separate narrative related to these birds. 

	 My grandfather told me that his father was once 
canoeing on Lake Metzabok, and at that time he saw at the 
entrance to the Tz'ibatnah cave two guardians of the gate of the 
place of death. They are huge birds that we call koot i k´aan. 
Two of them guard the entrance to the place where our spirit 
goes after death. They are as big as a man and their head looks 
like a monkey's. They have wings as big as trees and are very 
dangerous. They are said to have once been many in the world 
and to have had their home in heaven. From there, they 
descended to earth and hunted humans. They were caught in 
large wicker nets or baskets. Koot i k'aan could make themselves 
invisible. Suddenly, people would see a big net or basket and 
they would be caught. The koot i k´aan carried them up to their 
place in the sky, where they ate them up.  

￼100

Fig. 14 Various Lacandon clay creatures in the Na Bolom Museum, San Cristobal, 
Chiapas. Photo Milan Kováč.



	 But the gods didn't like what the birds were doing to the 
people, so they caught them. Then they locked them and the 
other dangerous animals of the ancient world in a cave forever. 
But they left two of them to guard the entrance, the gateway to 
our underworld.  

	 The dead are still very much afraid of them because they 
are very fierce and attack them with their claws. But everyone 
has to pass by them once. Our dead carry food with them, and 
this they throw to them. Then they can more easily run into the 
cave to the god Mensäbäk, where they will find eternal peace. 	 	  

These, like the spine peccaries, are monsters from the 
beginning of the world that terrorized mankind until they were 
caught. This capture and the loss of their power is described in 
several other stories.  They ended up, like the barbed peccaries, 
locked in a cave. Unlike them, however, the two were put on 
active duty, namely guardians of the entrance to another, 
underworld cave. Nearby is the Tz'ibatnah cliff with its pre-
Columbian rock paintings. The Lacandones recognize the koot i k
´aan in one of the paintings, and it serves as confirmation of the 
truth of the story of their existence. My next informant told me a 
story about entering the underworld that was clearly his personal 
mystical experience.   

Once upon a time, the Lacandonians did not know Mensäbäk. 
They came to the cliff with his cave and saw only a rock, nothing 
more. But they saw that the world ends there, "this is the end of 
the world," they said. "Someone lives in that rock, that rock has 
its ruler", they thought. One woman exclaimed: "Mensäbäk lives 
there, he is real, he is true, that's why our ancestors already 
worshipped this rock. He is a true god, he is Mensäbäk. Hach 
Winik don't be sad anymore, he is your father, he is Mensäbäk." 
Since those days we know that when you die, you die only in this 
world, there with Mensäbäk you are alive. The great god Chan 
Nah rules there, all the undead live on by him, they live there 
forever. There's a long road that leads to the lake. It's overgrown 
with spiky shrubs. It's a big lake, but when we die, we don't see 
any lake, the lake is there only for the living. There is a pathway 

￼101



that leads there, overgrown with ek. It's a wide path that goes 
there. One goes into the lake and the water disappears, there is 
no more water there, only beautiful flowers. There are flowers 
that smell beautiful, there are trees planted there. Those trees 
have fruits, everything is blossoming and fruiting, it's full of ripe 
fruits and flowers. There's a lot there, and everything is big. It 
was planted by the god Chan Nah, and this is where we go after 
death. It's raining outside, but when you go in there, you don't 
feel any rain, it's not raining there. Outside it's thundering, 
there's thunder beating, but inside you can't hear anything. At 
Mensäbäk's you cannot hear the sound of thunder, it is always 
silent. It's been a long time since I've been there. I said hello to 
the gods, to Chan Nah and Ah Chop. I also saw Mensäbäk, he 
has no hair on his head. I met my poor father and my poor 
mother there. My mother gave me food, I ate there, and then my 
mother disappeared somewhere, I didn't see where. But 
Mensäbäk told me: "You are not dead, you cannot stay here. You 
cannot enter that house," and he pointed to the gate of Tz
´ibatnah cave. You still have time; you must go back." A young 
man wanted to open the gate, but Mensäbäk forbade him. "If 
you enter there, you can never come back," Mensäbäk told me, 
"your time has not yet come." So I went back home, I don't even 
remember how. I won't die for two years, the one who 
accompanies me on my travels told me. But I'm not afraid of 
death, I know where my steps will lead. 

This, rather intimate account, in fact, corresponds in all respects 
with other myths and descriptions of the resting place. It is very 
strongly reminiscent of the Nahuas Tlalocan and also of the water 
paradise depicted in the murals of Teotihuacan. Mexican 
influence can therefore be assumed. On the other hand, we still 
have little explored Mesoamerican-wide eschatological imagery in 
the Maya setting. The Mensäbäk cave, which is not the same as 
the cave in the Tz´ibatnah rock, is emphasized here. Yet they 
probably blend together, since Mensäbäk (literally "Whirlpool of 
Dust") is another name for the rain god Chaak, to whom the 
underworld belongs, and the entire great lake of Metzabok is a 
projection of his underworld with a cave entrance. Although the 
to´ohil here claims to die in two years, I intercepted the narrative 

￼102



in 2005 and he died 9 years later. He had similar visions all that 
time.  

10. Caves with entrance to parallel worlds 
Despite the fact that at first glance it could be the same category 
as the entrances to the realm of the dead, I decided to distinguish 
it. The reason for this is the absence of ritual appreciation of such 
caves and also their absence in eschatological imaginings. They 
therefore constitute a separate category. Its main attribute is that 
it evokes alternative communities of people in another world. 
This characteristic marks the great variety of caves that are often 
found in the vicinity of contemporary Lacandon dwellings. I 
explored one of these near the settlement of San Javier, about 1 
km in the direction of Benemerito de las Américas. It had no 

￼103

Fig. 15 Animal and other motifs on rocks near the caves of Lake Metzabok. Photo Milan 
Kováč.



name and it is very typical that sounds were said to have come 
from the cave, most often the crowing of a rooster. Then there are 
the sounds of other animals, such as the barking of dogs. 
Occasionally, there is human commotion, the noise of kitchen 
utensils or the laughter of children. No one has given me an 
explanation as to who it might be. They only said that it was other 
people living underground. It never came directly from the 
information that it could be dead ancestors. Rather, there was a 
notion of some kind of parallel world beneath our world. 
Eventually, it could have been the world of the ancient Maya, who 

continue to live here, 
except that their world 
has fallen deeper in some 
cataclysmic event. Some 
of the caves are a link to 
it. This idea is very 
widespread among the 
Lacandones and I have 
c o l l e c t e d m a n y 
testimonies of hearing 
these sounds from the 
caves. They were usually 
awe-inspiring. They left 
no one indifferent and no 
one wanted to enter 
these caves. Even in the 
o n l y o n e I f i n a l l y 
searched, I was alone 
and the guides were 
waiting for me outside. 
Incidentally, I found the 
remains of what were 
originally whole vessels 
from the Maya Classic 
period on the surface. 

	 The Lacandons are very afraid of the cave located near 
San Javier. It is said that voices can be heard from the cave. 
They are the voices of people, they are sounds, as if there are 

￼104

Fig. 16 One of the caves near San Javier, where 
sounds from another world come from. Photo by 
Chan K´in Jacobo Alemán.



people living there. But what you can hear for sure are the voices 
of the roosters when they crow. Witnesses also saw a flock of 
turkeys coming out of that cave. It looks like people lived down 
there and had their poultry down there. That's why we're afraid 
of that place. One Lacandon man saw a huge monkey come out 
of that cave and others confirmed it. But most often we see huge 
tapirs. They come out of the cave and hurt or kill people. There 
are many shards around the cave, and whole large vessels of our 
ancestors have been found there. They stayed in that cave. Just 
recently, a flock of chickens came out of there and some women 
were also seen there. It's like a piece of another world coming 
out of there...  

These parallel worlds also appear quite often in the ruins, from 
where voices can be heard. This parallel could confirm that these 
are people from previous ages who somehow live on on earth. 
Similar associations are connected in the Yucatán with the Aluxes 
and among the Lacandons with the Mehen winik, who are often 
mentioned in connection with ruins. These could be people who 
remained hidden here after the last destruction of the world. Yet, 
explicitly, people of small size are not mentioned near the caves. 
Rather, it is a vague projection of another, parallel world that 
exists outside our reality and is accessible through the caves. 

Conclusions 
Caves are associated with a very wide range of beings and stories 
of different nature among the Lacandons. Nevertheless, they 
could be generalized in a way. In the first place, they are in all 
cases supernatural phenomena. I have not come across the usual 
stories of hunting or getting lost in caves that have no connection 
with the supernatural. Anything connected with caves 
immediately took on an air of mystery, magic or taboo. The 
prohibitions of entry for both women and husbands who had 
pregnant women at home were observed very strictly. Finally, in 
the early years of the research, the principle of entering the caves 
naked was also observed. In general, however, very few dared to 
enter a cave; fear and awe were pervasive. In the end, it was only 
the sorcerers, religious experts or their assistants who showed 

￼105



more willingness and less fear. I also find remarkable the 
attribution of one of the caves to the lord of the boa snakes, where 
the snakes were carried. All were forbidden to enter this cave 
except the one who, chanting many incantations, brought the 
snakes into it. The caves were said to house many monsters, 
beasts of gigantic proportions, or animals such as spiny peccaries, 
huge man-eating eagles, all from the beginning of time, which the 
gods kept locked up there to rule the earth again when their time 
came. The cave is presented as the repository of all the monsters 
of this world, including the terrible Subin or Yum petha aktun, to 
the pompous colonial tales of Sombreron, who nevertheless hides 
in the cave and kills little children in it. The cave is also a place 
associated with Venus, that much feared star that will one day 
destroy this world. In the meantime, however, she goes to sleep in 
the cave, which is surely a metaphor for her cosmic cycle and 
descent into the underworld. But Venus is not only the Evening 
Star, she is also the pupil, and this is much more significant than 
it might seem at first glance. The cavern is a portal to the 
otherworld; when we peer into it, it is deflated by monkey 
archers, Xtabay women, and mysterious unidentified people who 
live in a kind of parallel universe. It can be explained as a world of 
the dead, but it's not that simple. These are beings of various 
kinds, usually earth monsters, but also half-human half-demons 
or half-human half-animals. And then there are the dead, who all 
enter the cave, but they are also born from the cave. So the cave is 
simultaneously the alpha and the omega, the beginning and the 
end. There is no other object of such mythological and ritual 
importance as the cave. Its complexity cannot be reduced to one 
meaning, or even to two. It is a liminal object "between" worlds. 
That is why there are monsters there, but imprisoned, death but 
also birth, there are not ordinary people but half-human and half-
animal or half-dead half-alive. It is a place of connection and 
separation of the world on one side with that on the other. In 
doing so, it doesn't matter what exactly the other side is, it's 
whatever "other" is. It has its cosmological explanations, which 
the cave doesn't have, but it acquires them. It has its ritual aspects 
insofar as they relate to transition of any kind. It is a place of 
dreams, a state between waking and death. A place of initiation 
from one state to another, a place of transition par excellence.       

￼106



Bibliography  
Boremanse, Didier 2006. Cuentos y mitología de los lacandones. 
Ciudad de Guatemala: Academia de Geografía e Historia de 
Guatemala. 

Brady, James and Keith M. Prufer 2005. In the Maw of the Earth 
Monster: Mesoamerican Ritual Cave Use. University of Texas 
Press. 

Bruce, Robert D. 1974. El Libro de Chan K´in. Coleccion 
científica lingüística 12. México: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia.  

Bruce, Robert D. 1976. Textos y dibujos de los lacandones de 
Naja. Coleccion científica lingüística 45. México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia.  

Bruce, Robert D. – Robles, Carlos – Chao, Enriqueta Ramos 1971. 
Los Lacandones 2. Cosmovision maya. Proyecto de estudios 
antropológicos del sureste. México: Departamento de 
Investigaciones Antropológicas INAH. 

Dzul Poot, Domingo 2010. Cuentos Mayas. Maldonado editores. 
Mérida, Yucatán. 

Evia Cervantes, Carlos Augusto 2018. Mitos y cavernas de 
Yucatán. Asociación de cronistas e historiadores de Yucatán. 
Mérida. 

Kováč, Milan 2011. Príbeh Lovca krtkov. Rak – Revue aktuálnej 
kultúry XVI/12 (2011): 12-18. 

Kováč, Milan 2012. Klasifikačné modely a typológia reprezentácií 
bohov u súčasných Mayov-Lacandóncov (Chiapas, Mexiko). In 
Ethnologia Actualis Slovaca, No.12, 1/2012, pp. 9-32. 

Kováč, Milan 2014. The Maya Myth about Two Suns. In Axis 
Mundi, Vol. 9, 1/2014,pp. 13-21. 

￼107



Kováč, Milan 2015. Druhá duchovná conquista a Lacandónci. In 
Milan Kováč, Radoslav Hlúšek: Slnko zemetrasenia. Spiritualita 
súčasných mexických Indiánov. Chronos: Bratislava, pp. 31-50.  

Kováč, Milan 2016. Lacandon Paths to the Underworld. In 
Contributions in New World Archaeology, Vol 10. Special issue: 
Into the Underworld: Landscapes of Creation and Conceptions of 
the Afterlife in Mesoamerica (edited by Jaroslaw Zralka and 
Christophe Helmke), pp 43-53.  

Kováč, Milan 2020. The Worshipers of Stones. Lacandon Sacred 
Stone Landscape. Ethnologia actualis, Vol. 20, No. 1/2020.  

Kováč, Milan, Podolinská, Tatiana 2017. Maya female taboo: 
Menstruation and pregnancy in Lacandon daily life. 
Contributions in New World Archaeology 11: 143-148. 

Kováč Milan, Eva Jobbova and Guido Krempel. The Legacy of an 
Early Maya King 2016. Text, Imagery and Ritual Contexts of a 
Late Preclassic Cache from Structure H-XVI Sub, Uaxactun. 
Mexicon, Vol. XXXVIII (2016): 9–29. 

Kováč, Milan, Fátima, Tec Pool and Dora Maritza García Patzán 
2024. The Cave and the Power. Mythological Patterns in the 
Founding of Maya Political Centers at Uaxactun, Guatemala. Axis 
Mundi 18 (2): 1-27.  

Ortiz de Montellano, Bernardo 1946. El Sombrerón. Editorial La 
Estampa Mexicana. México. 

McGee, Jon R. 1990. Life, Ritual, and Religion Among the 
Lacandon Maya. Belmont: Wadsworth Publishing Company.  

Palka, Joel W. 2014. Maya Pilgrimage to Ritual Landscapes. 
Albuquerque: University of New Mexico Press. 

Tozzer, Alfred M. 1982. Mayas y Lacandones. Un Estudio 
Comparativo. México: Instituto Nacional Indigenista.  

￼108



Valencia Rivera, Rogelio 2019. Maíz y atole son su trono: K´awiil 
y la Montaña del susteno. In Milan Kováč, Harri Kettunen, and 
Guido Krempel (eds.): Maya Cosmology. Terrestrial and 
Celestial Landscapes. Munich: Verlag Anton Saurwein, pp. 
131-144. 

￼109



￼110



Túnel de Santa Elena, Nohcacab: 
un portal hacia el pasado histórico 

y arqueológico maya de Yucatán 
Fátima del Rosario Tec Pool  , María José Gómez Cobá , Luiz Afonso 3 4

Figueiredo , Marcelo González Rodríguez , Addy Loría Uc , María Pía 5 6 7

Mc Manus Gómez   8

Introducción 

Este trabajo presenta los resultados de una exploración 
subterránea realizada en noviembre de 2020 en Santa Elena, 
Yucatán, México, llevada a cabo a solicitud del municipio. Las 
autoridades locales expresaron interés en evaluar la extensión, las 
características y el potencial turístico del subterráneo ubicado 
bajo la plaza central del pueblo. En respuesta, el Grupo 
Espeleológico Ajau desarrolló una exploración exhaustiva, 
acompañada de registro, fotográfico a y mapeo detallado del 
lugar. La actividad se llevó a cabo bajo estrictos protocolos 
sanitarios debido a la pandemia de SARS-CoV-2, que incluyeron 
pruebas de laboratorio para los participantes, desinfección 
rigurosa del equipo y el uso obligatorio de cubrebocas. 

El subterráneo, también conocido localmente como “El Túnel,” ha 
sido motivo de curiosidad entre los habitantes de Santa Elena 
durante generaciones. Sin embargo, sus condiciones extremas — 
pendientes pronunciadas, escorrentías de agua y accesos 
estrechos— han desalentado la exploración por parte de los 
pobladores. Para garantizar la seguridad en la exploración, fue 
imprescindible el uso de equipo de rapel y conocimientos 

Facultad de Letras, Universidad Comenius en Bratislava 3

Grupo Espeleológico Ajau
 Centro INAH - Yucatán - Grupo Espeleológico Ajau4

 Grupo Espeleológico Ajau/UNIRIO/GESMAR5

 Grupo Espeleológico Ajau6

 Grupo Espeleológico Ajau7

 Grupo Espeleológico Ajau8

￼111



especializados en el manejo de cuerdas.  

Después de la exploración, los resultados obtenidos captaron 
rápidamente la atención de los medios locales. La noticia de la 
existencia de un túnel con una corriente de agua bajo la plaza 
central de Santa Elena se viralizó, siendo descrito por algunos 
como “una caverna con cascada,” un fenómeno insólito en el 
contexto geológico de Yucatán. Este suceso despertó un interés 
generalizado en la región y generó cuestionamientos y relatos de 
los mismos habitantes, quienes compartieron anécdotas de visitas 
ocasionales al lugar en décadas pasadas. En la tradición oral 
incluso se mencionó que la oquedad se conoce en maya como 
Okobich’een que se traduce como La entrada del pozo. 

Los apartados que se incluyen son un breve antecedente de lo que 
fue la antigua población de Nohcabab; una descripción detallada 
del Túnel, su morfología con las características arquitectónicas y 
arqueológicas; una propuesta cronológica de los hallazgos; la 
biodiversidad encontrada encontrada en la cavidad y finalmente, 
se hace una reflexión y cuestionamientos del origen del agua que 
acompañó al recorrido en todo momento.  

En las páginas que siguen, el lector se adentrará en un análisis 
integral del subterráneo, para conocer su riqueza cultural, 
histórica y natural, así como los desafíos que implicó llegar hasta 
sus profundidades. Como marco contextual incluye un breve 
antecedente histórico de Santa Elena, conocida en la época 
prehispánica como Nohcacab. Posteriormente, una descripción 
detallada de su morfología, sus características arquitectónicas y 
arqueológicas, y una propuesta cronológica basada en los 
hallazgos realizados. También se explora la biodiversidad 
presente en la cavidad y se reflexiona sobre el origen y significado 
del agua que acompañó al recorrido en todo momento. 

Finalmente, este trabajo busca no solo ofrecer una visión 
completa del subterráneo, sino también invitar al lector a 
reflexionar sobre la importancia de preservar estos espacios 
únicos, reconociéndolos como parte esencial del patrimonio 
cultural y natural de los mayas, y como elementos clave para 

￼112



entender la interacción histórica y simbólica de las comunidades 
con su entorno subterráneo. 

Algunos antecedentes de La villa de Santa 
Elena Nohcacab  
El municipio de Santa Elena se localiza en el suroeste del estado 
de Yucatán, dentro de la región conocida actualmente como la 
Reserva Biocultural del Puuc y situado a 97 kilómetros de Mérida. 
Esta zona se caracteriza por la presencia de una serranía y suelos 
fértiles. A pesar de la ausencia de cenotes, los antiguos habitantes 
desarrollaron ingeniosos sistemas hidráulicos que les permitieron 
acumular y gestionar el agua mediante chultunes y aguadas, tanto 
temporales como artificiales. Su proximidad a Uxmal, una de las 
urbes más importantes del mundo maya, ubicada a tan solo 14 
kilómetros, subraya la relevancia de esta región en el periodo 
prehispánico. 

Nohcacab, fue el antiguo nombre con el que se conocía Santa 
Elena, nombre que puede traducirse en lengua maya como: “gran 
villa”, “gran pueblo”, “lugar de las grande calabazas de miel”, 
“lugar de nuestras grandes abejas”, entre otros posibles 
significados (Pacheco Cruz 1959; Güemez, 1997, Stephens 1963 & 
Martínez-Gastélum s.f.). Según el Diccionario Maya Cordemex, el 
topónimo de Nohcacab es equiparado con la interpretación de 
Stephens como un “gran trecho de tierra alta y fértil” (Stephens, 
1843).  

Antes de la llegada de los españoles, la economía de Nohcacab se 
basaba en la agricultura, complementada con actividades 
comerciales que incluían el intercambio de productos como miel, 
sal y cerámica (López de Cogolludo, 1688). Sin embargo, la 
conquista trajo consigo un periodo de cambios drásticos para 
Nohcacab. Durante la colonia, el pueblo fue rebautizado como 
Santa Elena, en honor a la madre del emperador Constantino. 
Como parte del proceso de sincretismo religioso, se construyó una 

￼113



iglesia sobre los vestigios de un antiguo templo maya (Bricker, 
1981). 

A lo largo del siglo XIX, Santa Elena fue escenario de importantes 
tensiones sociales. En 1843, se produjo la “Rebelión de 
Nohcacab,” un levantamiento indígena contra las autoridades 
locales y los hacendados, que algunos autores consideran 
precursor de la Guerra de Castas iniciada en 1847 (Rugeley, 1996; 
Martínez Gastélum, s.f.; Güemez, 1997; Machuca y Méndez, 
2011). 

Entre 1865 y 1867, el poblado se convirtió en el centro de un 
fallido experimento de colonización alemana conocido como 
“Villa Carlota,” promovido por el emperador Maximiliano de 
Habsburgo. Aunque el proyecto no tuvo éxito, algunas familias 
alemanas permanecieron en la región, dejando un legado cultural 
e histórico que aún resuena en la memoria colectiva (Duran-
Merk, 2012; Medina, 2001). 

La relación histórica entre Santa Elena y el agua también es un 
aspecto fundamental. John Lloyd Stephens, en su obra Viajes a 
Yucatán, documentó la escasez de este recurso vital en la región. 
Describió cómo, en ausencia de cenotes, la población dependía de 
tres pozos públicos. 

“Nohcacab tiene tres pozos públicos, de los 
que depende una población de unos 6.000 
habitantes. Dos de estos pozos se llaman norias, ya 
que son estructuras más grandes y considerables, en 
las que el agua es extraída por mulas, y el tercero es 
simplemente un pozo, que tiene simplemente una 
viga transversal sobre la boca, en la que cada 
comensal extrae con su propio cubo y cuerda. En 
leguas a la redonda no hay más agua que la 
suministrada por estos pozos.  Todos los indios 
tienen sus chozas o lugares de residencia en el 
pueblo, al alcance de los pozos; y cuando van a 
trabajar en sus milpas, que a veces están a varias 
millas de distancia, se ven obligados a llevar consigo 

￼114



una provisión. Cada mujer que va a la noria por un 
cántaro de agua lleva un puñado de maíz, que deja 
caer en un lugar previsto para ello: este tributo se 
destina al mantenimiento de las mulas, y nosotros 
pagamos dos céntimos por la bebida de cada uno de 
nuestros caballos” (Stephens, 1843: 333-334). 

La descripción de Stephens refleja con claridad la geografía de la 
región, dominada por una extensa capa de piedra caliza que 
limita el acceso al agua. Incluso en la actualidad, las pocas fuentes 
de agua se encuentran en cavidades subterráneas de difícil acceso. 
La noria mencionada por Stephens sigue existiendo en el parque 
principal del pueblo, justo sobre el subterráneo o Tunel que será 
presentado en este trabajo. 

￼115

Figura 1. Representación histórica de una noria en Nohcacab. Ilustración 
de Catherwood en Stephens 1843.



Morfología de la cavidad 
Acceso y ubicación. En la actualidad, la cavidad subterránea 
tiene un único acceso identificado a través de un túnel artificial, 
aunque es probable que existan otros accesos que fueron cerrados 
debido al crecimiento urbano (ver Figura 2 y 3). Esto se explica 
por las remodelaciones realizadas en la superficie del centro del 
poblado, actualmente el túnel está situado bajo el parque. 
El acceso está localizado al costado de la calle 20, entre 19 y 21, en 
el perfil de la banqueta del parque, cuya estructura tiene un 
grosor de 60 cm. El orificio de entrada es rectangular y sigue 
siendo parte del sistema de drenaje urbano. Mide 25 cm de alto 
por 1.20 m de ancho y fue construido aprovechando un leve 
desnivel natural del terreno que forma parte del sistema 
hidráulico subterráneo diseñado para drenar aguas pluviales. 

￼   ￼  
Figura 2. Acceso a la cavidad a través de la banqueta del parque. En la parte 
posterior de la imagen, se localiza la noria. Figura 3. Interior del túnel, vista al 
acceso. Obsérvese la intrusión de rocas y sedimentos, el techo de material colado 
en época moderna y las paredes de mampostería con aplanado del período 
histórico. 

Dimensiones generales. La documentación realizada en el 
interior permitió determinar que el túnel (ver Figuras 2 y 10) 
tiene una orientación general norte-sur. En su interior se han 
añadido elementos constructivos, como arcos de medio punto 
(ver Figura 3) y muros de mampostería recubiertos con aplanados 
para reforzar la estabilidad estructural. 

La longitud total de la cavidad es de 135 m de acuerdo a la 
topografía realizada. La primera sección, correspondiente al túnel 

￼116



artificial, tiene 42 m de largo, con un ancho promedio de 1.80 m y 
una altura de 1.45 m en promedio (ver Mapas 4 y 5). La sección 
natural de la caverna, sin modificaciones, mide 73 m de largo y 
alcanza una profundidad de 34 m, llegando al nivel freático (ver 
Figura 8). Este nivel coincide con el cuerpo de agua de la noria 
ubicada al noreste del acceso al subterráneo. 

1) Túnel artificial  
Inicia en una abertura situada en el suelo de la calle, la cual 
funciona como alcantarilla. Desde allí se extiende con una bóveda 
de cañón, parcialmente obstruida por sedimentos, desechos 
orgánicos e inorgánicos, lo que dificulta el acceso en los primeros 
24 m. A partir de este punto, se puede observar el piso original, 
compuesto por sillares de piedra labrada de 30 cm por 24 cm, 
excepto en la sección final, donde se utilizaron piedras planas de 
mayor tamaño (68 cm por 1.10 m) con inclinación hacia los arcos 
de desagüe. 

El túnel tiene un diseño semicircular. Inicia con una ligera 
curvatura hacia el noreste (4 m), continúa en dirección norte por 
17.50 m, y luego gira nuevamente hacia el noreste por 15.80 m, 
finalizando en una sección enmarcada por un muro tapiado con 
grandes rocas (ver Figura 7). En el lado noreste se localiza un 
canal de desagüe (ver Figura 15) con una escorrentía de agua que 
desemboca hacia la cueva natural que se desarrolla hacia el sur, y 
cuyo acceso está enmarcado por dos arquerías continuas, siendo 
la posterior la de menor diámetro. 

El túnel tiene una bóveda semicircular o techo con paredes 
marcadas por un pretil (de 57 cm) que corre paralelo al túnel, sus 
dimensiones son 1.80 m de ancho por 1.40 m de alto. Tanto el 
techo (cubierta) como las paredes están revestidas por un 
aplanado, salvo en tres secciones donde el techo se ha 
desplomado o en otras donde el aplanado se ha desprendido. En 
estas secciones se aprecia el sistema constructivo empleado por 
los antiguos constructores. En la zona colapsada al final del túnel 
y en el espacio del grosor del techo se encontró un elemento 

￼117



cultural, una pequeña cruz pintada posiblemente con un carbón 
(ver Figura 23).  

En cuanto a la oxigenación, como el túnel artificial es seco, se 
tiene una leve restricción de oxígeno, pero la ventilación mejora 
en la sección donde se encuentra la escorrentía de agua. En 
general en todo el recorrido no se perciben olores de material 
orgánico en descomposición, ni niveles tóxicos de CO2.  

Detalles arquitectónicos. A una distancia de 4 m del acceso, el 
túnel se caracteriza por un espacio que tuvo ampliación de las 
paredes. El ancho promedio del túnel fue de 1.80 m, no obstante, 
pasó a 2.50 m de ancho y mantuvo la altura de 1m (los 
sedimentos cubren gran parte de la superficie). Se formó una 
pequeña cámara de esquinas redondeadas en cuya parte norte se 
construyó un muro intermedio con doble arquería la cual se 
atraviesa para continuar, a su vez marca el quiebre del túnel hacia 
el lado norte. Esta sección se encuentra en mal estado de 
conservación debido a que uno de los arcos y el intramuro 
(columna que divide ambos arcos) están fracturados. El arco del 
lado está casi completo, mide 48 cm de ancho, dividido por un 
intramuro de 45 cm, mientras que el arco del oeste, tiene una 
espacio más amplio de 70 cm de ancho. Esta doble arquería es 
una reparación con material contemporáneo (cemento) a 
diferencia del sistema constructivo de mampostería (Figura 4).  

En los primeros 6 m de distancia de la entrada, el techo tiene un 
material diferente al resto del túnel, consistente en un colado de 
cemento con vigas de cauville que corresponde a un material 
moderno, en comparación con el resto de la construcción. El túnel 
es de un techo conocido como “de bóveda de cañón corrido” que 
genera el desplazamiento de un arco de medio punto a través de 
un eje longitudinal.  

En algunas secciones donde el techo ha perdido el aplanado, se 
puede observar el sistema constructivo del arco, caracterizado por 
posicionar piedras lajas o como localmente se les conoce “piedras 

￼118



tsales ” cuneiformes (ver Figura 6) y apretadas con mortero de cal 9

y cuñas de pedacería de piedra. Las hiladas de piedras se colocan 
de manera radial. Posiblemente, el techo se venció como lo 
sugieren los rollizos o vigas de madera rotas que aún permanecen. 
En las fracturas del techo se observa el bahpek, que es un 
argamasa local hecha a base de cal, sascab y pequeñas piedras 
usada en construcciones muy antiguas.  

￼   ￼  
Figura 4.  Cubierta del túnel sin acabado y cerca de una zona en donde ha sido 
reforzado debido al colapso. Columnas hechas de mampostería y piedra labrada 
colocadas para reforzar el colapso.Figura 5. Zona del túnel en donde se puede 
observar el piso original, el pretil y los nichos ubicados en los laterales del túnel 
que corresponden a los posibles canales de desagüe. 

A 10 m de la entrada se localizaron siete columnas de refuerzo 
(Figura), al parecer, el techo ya se había colapsado. Las columnas 
tienen diferentes características, sin embargo, cuatro tienen 
forma ligeramente cuadrangular y se construyeron con cemento y 
cuñas de piedra, mientras que las tres restantes están hechas con 
piedras labradas de forma cilíndrica. Se observó que en las 
primeras tres columnas, se utilizó un dintel de madera que aún 
permanece in situ. Estos soportes debieron colocarse al ocurrir el 
colapso del techo original. 

 Significa laja, son piedras llanas que sirven como dovelas para 9

construir arcos en la Península de Yucatán
￼119



El canal de desagüe localizado al final del túnel es rectangular y 
tiene una dirección noreste con leve declive hacia el túnel, lo cual 
facilita la escorrentía. El canal se localizó a nivel de piso (mide 50 
cm de largo, 58 cm de alto y 4.25 m de profundidad), no obstante 
el conducto continúa hacia otra dirección que no fue posible 
visualizar. En su construcción se usaron piedras con una sección 
aplanada para darle una vista al conducto, mientras que en el 
techo se usaron grandes lajas. De este conducto proviene la 
corriente de agua que discurre en todo el subterráneo de manera 
constante, se advierte que es  incolora, inodora y sin elementos en 
suspensión (Figura 9). 

Canales. Además del canal de desagüe principal se hallaron 
otros cuatro más pequeños en los costados. Estos canales son de 
forma cuadrangular y no se pudo conocer su profundidad. El 
primero se localiza a 22 m de la entrada, se ubica en la pared del 
lado este (mide 18 cm de largo por 22 de alto). Otros dos se 
localizaron a 5 m de la anterior y se hallaron una frente a la otra. 
Estos tres canales se ubicaron en el límite del pretil, a unos 60 cm 
de alto con respecto del nivel de piso. El cuarto canal se diferencia 
de los anteriores debido a que se localiza a nivel de piso, tiene 
forma cuadrangular y presenta colapso en la parte más profunda. 

￼  ￼  
Figura 6. Dovelas expuestas en el techo que le dan forman al arco de medio 
punto. Figura 7.- Sección del túnel que se encuentra tapiado con grandes 
piedras.  

￼120



2) Primer descenso entre la escorrentía de 
agua 
Al final del túnel y a nivel del piso, se encuentra, del lado sur, se 
encuentra el acceso a la siguiente sección, enmarcado por dos 
arcos consecutivos El primero es un arco rebajado de 1.70 m de 
ancho por 66 cm de alto, seguido por otro arco de medio punto 
(ver Figuras 8 y 9) de menor diámetro, que corresponden a 
diferentes momentos constructivos. El segundo arco está a un 
nivel inferior y enmarca el techo abovedado de este espacio con 4 
m de largo y alto, por 1.30 m de ancho, pero el descenso es de 
3.40 m. En esta sección, el agua fluye de manera constante, 
aumentando el grado de dificultad en el recorrido.  

Detalles arquitectónicos. Ambos arcos están construidos con 
lajillas (40 cm por 15 cm), es decir, piedras similares a la 
arquitectura empleada en el siglo XVII. El primer arco rebajado 
aún conserva algunos fragmentos de su aplanado o mortero que 
lo cubría, a diferencia del resto del túnel, el cual, da la apariencia 
que fue hecho con material arcilloso, posiblemente tierra tomada 
de la región (como por ejemplo el k’ankab o tierra roja). Los 
arcos, están sostenidos por la construcción artificial de las 
paredes. La cavidad natural continúa en dirección oeste.  

￼  ￼  
Figura 8. Vista de los dos arcos ubicados en la zona donde escurre el agua. 
Figura 9. Escorrentía de agua que desemboca en el túnel hasta el desagüe 
hídrico. 

￼121



3) Pendiente con cascada 

￼   ￼
Figura 10. Descenso por la escorrentía de agua usando técnicas de rapel. Figura 
11. Panorámica desde abajo del tiro vertical. 

En esta sección el agua cae por la pendiente natural (ver Figura 11 
y 12) (mide 4.50 m de largo, 2.50 m de ancho y 47 grados de 
inclinación). El descenso es escalando en dirección oeste, entre 
grandes bloques hasta antes de llegar al tiro libre donde sólo se 
puede continuar con equipo de rapel porque la profundidad es de 
8.30 m para llegar a la galería principal. 

En esta zona, el agua desciende por una pendiente natural de 4.50 
m de largo y 47° de inclinación, entre bloques de roca de gran 
tamaño (ver Figuras 11 y 12). El descenso es escalando con equipo 
de rappel hasta antes de llegar al tiro libre que es el descenso final 
con una profundidad de 8.30 m. 

Detalles arquitectónicos. En esta sección hay dos rasgos que 
muestra indicios de un intento de modificación arquitectónica: 1) 
En el lado norte y sobre la roca madre, hay un desgaste sobre la 
pared en forma de arco, al parecer el inicio de otra construcción 
en arquería, inconclusa. 2) En frente al arco inconcluso se 
encontró una viga de cauville atravesada, su parte más larga 
estaba incrustada entre las rocas y apenas salía un extremo al 
exterior. Esto quizá confirma la intención de querer modificar 
esta sección natural. 

￼122



4) Una majestuosa galería 

￼    ￼  
Figura 12. Panorámica de la escorrentía de agua cuya caída de agua asimila a 
una cascada. Figura 13. Colada con óxido de hierro y el sifón al final de la 
caverna. 

La sección más amplia del sistema tiene una longitud de 16 m de 
largo en dirección este-oeste, un ancho de máximo de 10 m y una 
altura de 4.80 m, corresponde corresponde a la zona más amplia 
y se trata de la forma natural de la cavidad. En uno de sus 
costados tiene diversos espeleotemas, muchos de ellos en proceso 
de formación, y originados por los diferentes flujos de agua y 
composición mineral.  

Destacaron las formaciones de cortinas, coladas, perlas de 
caverna y pequeñas represas o microgours.  Una sección del 
techo tiene una coloración de amarillenta a naranja intensa 
(Figura 13), que podría atribuirse a la presencia de óxido de 
hierro. También se observaron colapsos con sobreposición de 
grandes bloques; muchos fragmentos de cerámica y presencia de 
abundante basura (Figuras 16, 17 y 14) que incluso está en 
proceso de calcificación debido a la constante caída del agua que 
arrastra carbonato de calcio y se deposita encima. Aunque en esta 
sección, no se encontraron modificaciones arquitectónicas, sí la 
presencia de elementos de uso arquitectónico, como dos piedras 
labradas cuadrangulares y una en forma cilíndrica acomodada en 
posición vertical y ubicada deliberadamente en la parte media de 
la galería. Debido a su contexto y después de un exhaustivo 
análisis, se sugiere que se trata de un altar (ver Figura 18) como 
se describe posteriormente. 

￼123



5) Sifón al manto acuífero 
La última sección explorada en la sección norte de la galería 
principal es un sifón (ver Figura 20) que conduce al manto 
freático. Inicia con un descenso curvo de 9 m y una inclinación de 
45° hasta la sección más profunda de la cavidad que alcanza 34 m 
con respecto a la superficie exterior.  

El manto acuífero tiene un desarrollo este - oeste de 3.40 m por 
1.80 m de ancho y una altura promedio de 1.25 m. La 
profundidad del agua alcanzó 0.50 m. Se observó basura 
concrecionada, posiblemente por la alta concentración acumulada 
de carbonato de calcio en el agua.  

El agua que viene del exterior, desemboca en esta sección, ya sea 
por cuestiones climatológicas como la lluvia o porque de alguna 
manera, los conductos del túnel están conectados por el desagüe 
del poblado. La basura principalmente llega por el arrastre del 
agua que entra desde la coladera del acceso principal  

Figura 14. Elementos contemporáneos, basura inorgánica en la parte final de la 
cavidad. Figura 15: Manifestación gráfica consistente en un grafiti en forma de 
cruz, elaborada con carbón y ubicada en el techo del túnel 

￼124



Vestigios culturales a través del tiempo 
El análisis del túnelde Santa Elena revela una rica historia 
cultural reflejada en sus vestigios arqueológicos, históricos y 
contemporáneos. A pesar de que muchos pobladores sabían de la 
existencia del túnel, no se habían atrevido a descender debido al 
peligro que representa, ya que para hacerlo, se necesito equipo 
especializado y conocimiento de técnicas de rapel.  

Los datos recabados necesitan ser analizados y estudiados a 
profundidad para entender la lógica de las construcciones y el uso 
continuo del túnel desde la época prehispánica hasta nuestros 
días. A continuación, se resumen las características más 
relevantes por periodos: 

Elementos contemporáneos. Desde el acceso se puede 
observar una capa de sedimento y basura proveniente del 
exterior, que ingresa por arrastre del agua pluvial, la cual se 
concentra en la parte más profunda del túnel. Muchos de estos 
desechos, tanto recientes como antiguos, están en proceso de 
calcificación (Figura 14). 

  ￼  
Figura 16: fragmentos de cerámica en la cavidad natural.Figura 17. Fragmentos 
de cerámica prehispánica localizada entre el escombro del túnel. 

￼125



Elementos históricos. Corresponde al periodo Colonial 
caracterizado por el diseño arquitectónico de los arcos de medio 
punto y un sistema constructivo de mampostería característicos 
de este periodo. Destacó los  fragmentos de cerámica de esta 
época que se ubican en los orificios laterales de uno de los 
canales, estos corresponden a una olla incompleta ( borde, cuello 
y parte del cuerpo) . Su disposición plantea interrogantes sobre su 
uso, pudiendo ser una ofrenda o simplemente almacenados para 
evitar daños. 

Elementos prehispánicos. Aun cuando a lo largo del camino 
se encuentran fragmentos de cerámica (ver Figuras 16 y 17) la 
mayor acumulación de la época se encuentran concentrados en la 
galería principal y entre los residuos de basura. 

￼  ￼  

Abundó la cerámica con engobe color rojo, anaranjado y bayo, 
algunas tuvieron una decoración conocida como “chorreado en 
colo negro” y otras tuvieron una superficie estriada y sin engobe. 
Las formas de las vasijas identificadas fueron principalmente 
cuerpos, bordes y cuellos de ollas, así como asas, y bordes de 
cazuelas. La cerámica en su mayoría presentaba una capa de 
calcita.  

Figura 18. Altar que 
corresponde a una piedra 
labrada en forma cilíndrica. 

Figura 19. Pendientes ofrendados 
localizados debajo del altar elaborados 
con concha del género Spondylus.

￼126



El grupo cerámico más visible fue la conocido como el Grupo 
“Pizarra Muna” cuya manufactura es una tradición tecnológica de 
larga duración en el norte de Yucatán, que abarca desde el Clásico 
Tardío, Clásico Terminal, incluyendo parte del Posclásico (600 
d.C - 1200 d.n.e.). El contexto de los fragmentos de  cerámica 
mostraron dos patrones: 1) Fractura y dispersión por arrastre del 
agua y 2) Depósitos in situ de fragmentos dispuestos unos sobre 
otros y acomodados en los recovecos. Incluso algunos tienen 
crecimiento de espeleotemas sobre la cerámica. (ver Figura 25 y 
26). También se halló un fragmento de tejo o rodela.  

Otros materiales: Una navajilla prismática de obsidiana se 
halló cerca del acceso al túnel. También se identificaron piedras 
labradas reutilizadas a lo largo de toda la construcción 
principalmente en el piso que se conformó de sillares 
cuadrangulares dispuestos en cinco hiladas hasta cubrir toda la 
superficie. Estas piedras se caracterizan por tener una vista 
labrada y la parte posterior una almena que sugiere que estaban 
empotradas. También se hallaron piedras labradas en forma 
cilíndrica.  

Altar: en la parte media de la galería principal y muy cerca de las 
dos piedras labradas, se halló una piedra cilíndrica (38 cm de alto 
por 30 cm de diámetro) (ver Figura 18). Después de una análisis 
sugerimos que se trata de un altar, no sólo porque se encuentra 
en el centro de la bóveda y en la cúspide de una concreción, sino 
porque por debajo de ella, se halló una ofrenda de concha. Se 
trató de dos elementos, el primero tiene un orificio, por lo que 
podría tratarse de un ornamento conocido como pendiente o 
colgante. El segundo parece tener la misma forma, aunque se 
encuentra fracturado, sin embargo, no se identificó ningún 
orificio. La coloración de la superficie de estos dos elementos  
marinos permite asociarlos a las conchas del género Spondylus, 
las cuales fueron usadas por los antiguos mayas para elaborar 
objetos suntuarios o bienes de prestigio de tipo ornamental (ver 
Figura 19). Su uso fue muy valorado en al época prehispánica. 
Cabe mencionar que estos elementos no fueron removidos y sólo 
se documentaron en fotografía. .  

￼127



Un ecosistema en su interior 
Las cuevas y túneles subterráneos en Yucatán son ecosistemas 
únicos que combinan características geológicas excepcionales con 
una biodiversidad sorprendente. Estos espacios representan 
refugios naturales para una amplia variedad de formas de vida 
adaptadas a condiciones extremas de oscuridad, humedad y, en 
muchos casos, a la escasez de nutrientes. 

Durante la exploración, se documentaron diversas especies desde 
la entrada hasta las profundidades, todas ellas formando parte de 
la biodiversidad única del ecosistema subterráneo (ver Figura 20 
y 21). En la sección del túnel artificial, se registraron murciélagos 
que ingresaban y salían activamente durante la noche, así como 
gusanos de hilo (Familia Keroplatidae), que utilizan hilos 
pegajosos para capturar a sus presas. También se observaron 
moscas (Superfamilia Muscoidea), asociadas a la abundancia de 
materia orgánica en el entorno, y un opilión (Geaya yucatana), 
una especie endémica de la región, especialmente adaptada a las 
condiciones de los túneles y cuevas. 

Durante el descenso y la pendiente con cascada, no se observaron 
formas de vida, posiblemente debido a la fuerza del caudal de 
agua en esa zona. Sin embargo, al alcanzar la galería principal, se 
registró la presencia de caracoles, uno perteneciente a la 
subfamilia Subulininae y otro, posiblemente, al género 
Praticolella. 

Es importante continuar el registro de estas cavidades, porque 
dentro de estas estructuras, la biodiversidad cobra un carácter 
especial, con organismos que han evolucionado para subsistir en 
ambientes de baja energía y que a menudo son endémicos de la 
región. 

￼128



￼   ￼  
Figura 20. Gusano de hilo (Familia Keroplatidae) localizado en el túnel 
artificial.(Fuente: Grupo AJAU en Naturalista). Figura 21: Molusco 
gasterópodos localizados en la cavidad natural (Subfamilia Subulininae).  

Procesos geológicos 
La cueva presenta por todo el recorrido en las paredes y el techo 
ocurrencias de diversos fenómenos y datos geoespeleológicos. 

-Colapsos con obstrucción o sobreposición de bloques. 

-Extractos de rocas plano-paralelos 

-Brechas calcáreas o carbonáticas (sedimentos cementados, 
formados por fragmentos heterogéneos y angulares de roca, 
pudiendo ser de la misma matriz). Para más detalles ver las 
siguientes referencias (Fornós et al., 1986-1987; Guendon et al., 
1986; Rodríguez-Hernández et al., 2009).  

Cortinas centimétricas amarillas o anaranjadas, probablemente 
de óxido de hierro y carbonato de calcio en formación, 
apareciendo como escurrimientos en formas laminares delgadas 
como empiezo de una cortina, existiendo en las paredes del 
pequeño salón de las pilastras de roca. 

Microchimeneas de hada, que son torres de sedimentos o rocas 
frágiles protegidos en el topo por un material menos soluble o no 
erosionable, permitiendo un aspecto muy característico de torre, 
otras veces cónico. Estas son muy chicas, pero representan las 
dinámicas de disolución y erosión del piso de ese saloncito. 

￼129



Nidos de pisolitas, (concreciones típicas de cuevas que aparecen 
en el suelo). 

Costras o capas carbonáticas con sedimentos pegados de 
diferentes granulaciones y materiales de tamaño centimétrico. 

Cerámicas y basura concrecionada solamente en la parte final de 
la cueva, posiblemente por la alta concentración acumulada de 
carbonato de calcio en el agua) 

Consideraciones finales  
El túnel de Santa Elena no solo es una construcción con múltiples 
usos a lo largo de la historia, sino también un espacio que refleja 
la continuidad cultural desde el periodo prehispánico hasta la 
actualidad. Uno de los principales motivos de la exploración fue 
conocer si el lugar tenía un potencial turístico. Sin embargo, se 
desconocía el impacto que causaría la noticia que debajo de la 
plaza principal de Santa Elena había un Túnel donde 
desembocaba una escorrentía, a la cual, le llamaron “cascada”.  

El agua sale por un conducto principal ubicado al final del túnel y 
recorre la caverna hasta llegar al manto freático. El 

cuestionamiento recurrente fue 
saber ¿de dónde viene el agua? 
p o r q u e d u r a n t e t o d a l a 
exploración el agua estuvo 
fluyendo, aun considerando que 
ese fin de semana, no hubo 
lluvia, por lo que tampoco el 
agua no podría ser resultado de 
ello. Hasta el momento se 
desconoce si se trata de una fuga 
en alguna tubería del poblado o 
corresponde a una corriente 
subterránea que baja de algún 
cerro.  

￼130

Figura 22. Sifón de la cueva, se 
observa el cuerpo de agua. 



￼  
Mapa 1. Planta, corte y secciones generales del túnel y de la cavidad 

￼  
Mapa 2. Mapa de la planta del túnel y de la cueva 

￼131



￼  
Mapa 3. Corte general del túnel y de la cavidad 

￼  
Mapa 4. Vista aérea del centro del poblado de Santa Elena, se muestra el mapa 

del subterráneo explorado 

￼  

￼132



Otra posibilidad es considerar que en la región sur del estado 
donde hay planicies rodeadas de zonas altas, existen desagües 
naturales que localmente en maya son conocidos como Xúuch, 
que se traduce como absorber. Cuando llueve, todo el 
escurrimiento llega a una zona de desagüe que es donde están los 
Xúuch, lo cual, evita las inundaciones. De esta manera, el 
subterráneo fue parte de un sistema hidráulico construido para 
drenar agua pluvial aprovechando la morfología natural del 
terreno, de llevar agua hasta la parte más profunda de la cavidad. 
Antes de eso, los mayas debieron también le estuvieron dando un 
uso como lo evidencia la cerámica y otros contextos.  

La importancia patrimonial del lugar merece que se realicen 
estudios y análisis más profundos considerando que Santa Elena, 
la antigua Nohcacab ha sido escenario de acontecimientos 
históricos relevantes. La ingeniería arquitectónica e hidráulica de 
este Túnel reflejan un uso como desagüe en la época colonial, 
pero que previamente, en la época prehispánica ese lugar tenía 
otro uso como lo evidencia la ofrenda de conchas  en el altar. 
Sobre la caverna, a nueve metros al noreste del acceso, se 
encuentra la noria con un brocal. Su ubicación no es casual y 
seguramente su uso está asociado con la presencia de la cavidad.  

El diagnóstico realizado al lugar determinó que la cueva no 
presenta condiciones aptas para un uso turístico, por los 
siguientes motivos: 1) El grado de dificultad que implica andar a 
gatas, las zonas muy resbaladizas y el descenso a rapel; 2) Tres 
cuartas partes de la cueva cuentan con presencia de una corriente 
de agua de agua que dificulta y torna peligroso el recorrido; 3) 
Colapsos en las cubiertas. El túnel presenta tres zonas con 
colapsos. Debido a la antigüedad de la construcción y falta de 
mantenimiento, otras secciones del túnel son susceptibles a 
nuevos colapsos; 4) Presencia de material arqueológico en casi 
toda la cueva; y 5) Presencia de basura hasta la parte más baja, 
incluso de  tipo biológico-infecciosos como jeringas.  

￼133



Al encontrarse el acceso a la caverna en el centro, cualquiera 
puede llegar hasta el final del túnel, pero no descender. Sin duda, 
es necesario colocar una rejilla para restringir el acceso a 
personas no autorizadas, pero a su vez, que permita la ventilación 
de la misma, el flujo del agua y de fauna dependiente de la 
cavidad. También está rejilla podrá evitar el paso de basura del 
exterior.  

Aun cuando la caverna no es visitable, la información al respecto 
es interesante que merece ser contada y compartida a la 
población.  El túnel y su contexto deberán ser preservados para 
estudios en el futuro. Actualmente, Santa Elena sigue siendo una 
comunidad con una fuerte identidad maya donde el turismo ha 
cobrado importancia debido a su cercanía con sitios 
arqueológicos como Uxmal y Kabah. El Túnel de Santa Elena, la 
antigua Nohcabab puede ser un punto de parada para entretener 
al visitante y ofrecer en el discurso explicativo, su riqueza 
cultural.  

Agradecimientos 

A las autoridades municipales de Santa Elena por las facilidades 
prestadas durante la planeación y exploración del túnel, en 
especial, a quien en 2020 fuera Presidente Municipal Dr. Luis 
Alberto Sansores Mian y el guía de turista César Francisco Uc 
Kauil responsable del Departamento de Turismo. Así también a 
los espeleólogos: Carlos Evia Cervantes por la información 
hemerográfica compartida y María Eugenia Paredes ambos del 
Grupo Ajau por el apoyo en la revisión de este documento.  A 
Julio César Sosa Varguez y Julio Estañol por su apoyo en la 
exploración.  

Bibliografía 
Bricker, V. R. 1981. The Indian Christ, The Indian King: The 
Historical Substrate of Maya Myth and Ritual. University of 
Texas Press. 

￼134



Chavez-Gómez José. 2014.“El origen hispanoárabe de la noria en 
Yucatán, el caso de mama” en Tecnohistoria Objetos y artefactos 
de piedra caliza, madera y otros materiales. Editado por Manuel 
A. Román Kalisch y Raúl Canto Cetina. 279-295. 

Durán-Merk, Alma. 2012. “Identifying Villa Carlota: German 
Settlements in Yucatán, México, During the Second Empire 
(1864-1867)”. Magister Artium, Philologisch-Historischen 
Fakultät der Universität Augsburg.  

Figueiredo, Luiz Afonso V. 2020. Expedición Cueva Santa Elena - 
Nohcabab: informe técnico y fotográfico. Mecanoescrito inédito. 

Fornós, J. J.; Rodriguez-Perea, A; Arbona, J. 1986-1987. “Brechas 
y paleokarst en los depósitos jurásicos de la Serra de Tramuntana 
de Mallorca”. Acta Geológica Hispánica, (21-22) 459-468.  

López-Cogolludo, Diego. 1968. Historia de Yucatán. Madrid: 
Juan García Infanzo. 

Machuca-Gallegos, L. y C. Méndez-Serralta. 2011. Un desorden de 
consideración y trascendencia: los mayas y los acontecimientos 
de Nohcacab, Uxmal y Chetulix en 1843. México, CIESAS.  

Martínez-Gastélum. S/f. Los oratorios coloniales de Santa Elena 
Nohcacab. s.f. https://www.academia.edu/8289738/
Los_oratorios_coloniales_de_Santa_Elena_Nohcacab 

Medina-Un, Martha. 2002.“Migración alemana en Santa Elena, la 
antigua Nohcacab.” Revista INA’J (12) 28-31.  

Gómez-Cobá María, Tec-Pool F.; Gonzalez-Rodríguez, M.; Loría-
Uc A.; McManus P.; & Figueiredo, L. A. V. 2020. Reporte 
espeleológico del Túnel de Santa Elena. Mecanoescríeto inédito. 
Grupo Espeleológico Ajau.  

Güémez-Pineda, A. 1997. “La rebelión de Nohcacab: prefacio 
inédito de la Guerra de Castas”. En Saastun, Revista de Cultura 
Maya. Universidad del Mayab, 1-3. 

￼135



Guendon, J. L.; López-Azcona, C.; Ugarte, F. M. 1986. “Las 
brechas calcáreas en Aralar: su situación, características, y 
significación dentro de la secuencia estratigráfica cuaternaria”. 
Munibe (Ciencias Naturales) (38) 41-51. Disponible en: http://
www.eusko media.org/PDFAnlt/munibe/nz/ 1986041051.pdf. 
Acceso en 12 nov. 2020. 

Pacheco-Cuz Santiago.1953. Diccionario de Etimologías 
Toponímicas Mayas.  

Rodriguez-Hernández E.; López-Doncel, R.; Barboza-Gudiño, J. 
R.; Cruz-Márquez, J. 2009. “Análisis sedimentológico-facial de 
clastos formadores de brechas calcáreas cretácicas de una zona 
transicional plataforma–cuenca en el centro de México”. Revista 
Mexicana de Ciencias Geológicas (26) n.3: 687-708. Disponible 
en: http://www.scielo.org.mx/ pdf/rmcg/v26n3/v26n3a12.pdf . 
Acceso en: 12 nov. 2020. 

Rugeley, Terry. 1996. Yucatán’s Maya Peasantry and the Origins 
of the Caste War. University of Texas Press. 

Stephens John Lloyd. 1963. Incidents of Travel in Yucatan. New 
York. Vol 1. 

Tec Pool Fátima. 2021. “El Tunel de Santa Elena.” Mexicon 
XLIII,25-26. 

￼136

http://www.scielo.org.mx/%2520pdf/rmcg/v26n3/v26n3a12.pdf


￼137



￼138



Ofrendas en cuevas y cenotes: 
mensajes a las deidades del 

inframundo 
Fátima del Rosario Tec Pool   1

Eunice Uc González  2

Introducción 
El estado de Yucatán, fisiográficamente se conforma por una 
planicie calcárea, a este tipo de suelos se les denomina suelos 
kársticos, y se generan debido al proceso de filtración del agua 
pluvial hacia el subsuelo en el que se produce un fenómeno 
conocido como erosión vertical o corrosión subterránea (Kurjack 
1996), que da lugar a la formación de cavernas y cenotes, en el 
suelo peninsular. En el territorio yucateco, las corrientes de agua 
semisubterráneas provienen del agua pluvial y afloran a la 
superficie en algunas regiones al colapsar la capa calcárea 
superficial, permitiendo el acceso hacia esta agua subterránea, a 
estas geoformas también se les nombra como cenotes, cuevas y 
cavernas (Lladó 1970:67). 

Hoy día, es común escuchar en las comunidades la palabra 
ts’no’ot, en lengua maya y cuya traducción al español es cenote. 
También en algunos casos se ha usado el vocablo ch’en que 
actualmente se traduce como pozo. Otro término usado es el 
vocablo áaktun que significa cueva o caverna. 

La importancia de las fuentes de agua en la historia de la 
humanidad es innegable porque han desempeñado un papel 
determinante para establecer asentamientos humanos. Muchos 
mitos de origen en los pueblos mesoamericanos, nacen de una 
caverna o de una fuente de agua, de allí la importancia simbólica 
y ritual que tiene este líquido. Para los mayas prehispánicos que 

Facultad de Letras, Universidad Comenius en Bratislava 1

Grupo Espeleológico Ajau
 Centro INAH-Yucatán2

￼139



habitaron la región peninsular, estas aguas garantizaron la 
supervivencia de innumerables asentamientos, es posible 
sostener que cada comunidad se halla asociada ya sea a uno o a 
varios cenotes y cuevas. De hecho, gran número de poblaciones 
de Yucatán  llevan  en su nombre de origen maya, un aspecto 
relacionado con la fuente de agua, por ejemplo Chikindzonot, 
Yokdzonot, Dzonot Aké, que significan, cenote en el poniente, 
encima del brocal del cenote, el cenote de la familia Ake . En otros 
casos, el nombre de los asentamientos, no tienen que estar 
relacionados con el agua. 

Entre los cronistas del siglo XVI que curiosamente destacaron las 
peculiares características del suelo yucateco, destaca fray Diego 
de Landa que en su obra menciona: 

“ ...Yucatán es una tierra la de menos 
tierra que yo he visto porque toda ella es una 
viva laja y tiene a maravilla poca tierra, tanto 
que abra pocas partes donde se pueda cavar en 
estado sin dar en grandes bancos de lajas muy 
grande...” ( Landa 1973:117) . 

En la instrucción y memoria recabada por los encomenderos y 
ordenada por la corona española durante el siglo XVI se registra 
la siguiente información: 

“Hay en esta comarca y en las de otros 
pueblos de estas provincias, cantidad de pozos 
llamados cenotes, que quiere decir en lengua de 
los naturales agua sin suelo; éstos los formo la 
naturaleza, y tienen las bocas de seis, ocho y diez 
brazas de ancho y mas, y hasta el agua doce, 
quince y veinte y más y menos, y tiene de fondo 
el agua veinte brazas y treinta y cuarenta, y a 
algunos no se les haya fondo.” ( R. de Y.1983: 70, 
T-I ). 

￼140



 

￼141

Figura 1. Cenote sagrado de Chichén Itzá y el sacbe que conduce al 
Castillo. 



Antecedentes 
Los datos arqueológicos recuperados en los contextos 
subterráneos, permiten reconocer la importancia que los mayas 
prehispánicos concedieron a estas formaciones naturales en el 
pasado y que aun la continuan en el presente. Como 
consecuencia, en el interior de estas cavidades subterráneas, se 
llevaron a cabo complejos rituales que estrechaban la relación del 
ser humano con las divinidades.  

Se sabe que para la edificación de los grandes asentamientos, fue 
necesario que en el territorio elegido, se localizara, alguna 
caverna, como también uno o varios cenotes, estas dos 
características, fueron determinantes en la disposición de los 
edificios, premisas básicas que probablemente se relacionen con 
el mito de origen común del que cabe destacar la creencia de que 
los linajes tuvieron su origen en las cuevas, mito que sugiere que 
“en el principio” los ancestros provienen de un árbol de Ceiba que 
emergió de una cueva al mundo (Thompson 1970:195). 

En cuanto a la relación cueva - pirámide, puede sostenerse que 
para la fundación de un asentamiento siempre se considero que 
en el espacio hubieran una o varias cavernas. Algunos ejemplos 
de ello en las tierras mayas del norte de Yucatán, se pueden citar: 
la caverna localizada en la base de la gran plataforma de la 
pirámide kinichkakmoo, en la ciudad de Izamal, la estructura 
conocida como tsatuntsat (perdedero), termino maya que puede 
traducirse al español como laberinto en alusión a los  
serpenteantes y sinuosos pasillos de las numerosas cavernas 
localizadas en la periferia del asentamiento de la cuidad de 
Oxkintók en la que se encuentra esta singular estructura, por 
ultimo cabe destacar el edificio del osario en Chichen itzá en cuyo 
interior fue documentada una oquedad natural, donde se 
recuperaron osamentas humanas de infantes. (del Castillo 
Chaves: 2023 ) 

En la concepción maya, las cavernas fueron entradas al mitnal, 
(Landa:1984), como lo llamaban los mayas peninsulares, el lugar 
del temor, de la oscuridad, el lugar de origen y fin de los hombres; 

￼142



el xibalbbá, el cual desempeñó un papel clave en la historia de la 
creación del pueblo maya quche, según se describe en el popol 
vuh.  (Recinos: ) 

Las pinturas con representaciones calendáricas, asociadas a 
chaak, dios del rayo y las tormentas (Barrios Ana : su tesis), los 
símbolos kan, las alegorías al agua, los entierros, las vasijas 
dispuestas como ofrendas proporcionan elementos que nos 
permiten un acercamiento a los complejos rituales  que tuvieron 
lugar en las cavernas ( Barrera y Peraza;1999:55, Sheseña 1997, 
Peraza y Uc ; 2024 ).      

	  

￼143

Figura 2. Ejemplo de una ofrenda de vasijas completas y semi-completas en 
la cueva el Roble.



De acuerdo a la cosmovisión de los pueblos mayas prehispánicos, 
los cenotes, eran la morada de diversas deidades entre los que 
destaca chaak, por lo que como plegaria, para garantizar  la 
llegada de los rayos que abren el cielo para dejar caer las lluvias 
que proveen de buenas cosechas fueron necesarios los sacrificios 
y las ofrendas, las cuales en innumerables ocasiones fueron  
también bienes materiales, en donde fueron se sacrificaron 
animales, se efectuaron sangrías entre los sacerdotes y 
gobernantes (Brady, Bassey, Stone,)  documentado también en las 
fuentes históricas del S.XVI y en los resultados de investigaciones 

￼144

Figura 3. Olla con vertedera extraída del cenote Tzai Itzá de Tecoh. La primera 
imagen muestra la pieza in situ . Las imagen a la derecha muestra el peril y vase 
de la olla después de su restauración.

Figura 4. Ofrenda in situ de vasos en un recoveco de la cavidad de Tsitsel. En el 
costado derecha se observan las mismas piezas después de su limpieza y listas 
para su análisis.



arqueológicas llevadas a cabo en los cenotes tales como: Xlakah 
de Dzibilchaltún, San José en Mayapán, Tza´-itzá en Tecoh, 
Uitzán y Nohitzá en Opichen, el cenote Xbatún ubicado en el sito 
con el mismo nombre, Balancanché en Piste y el cenote sagrado 
en ChichenItzá por citar algunos (Uc 1996:7). 

En los cenotes se sacrificaron seres humanos como ofrendas para 
los dioses. El mejor ejemplo de ello es el cenote sagrado de la 
ciudad prehispánica de Chichen Itzá, el cual incluso en la época 
del contacto siguió fungiendo como un santuario al que le 
llegaban peregrinaciones de lugares distantes. 

Quizá uno de los eventos más importantes de esta naturaleza 
ocurrido en el sitio de Chichen Itzá; fue el episodio de Hunaccel 
Cahuich, documentado en el s.XVII en el Chilambalam de 
Chumayel, en el cual se describe detalladamente, el ritual de 
preparación para el sacrificado antes de ser arrojado al cenote 
sagrado de Uuciabnal (ChichenItzá), para beneplácito de las 
deidades; desde luego que este sacrificio u ofrenda humana 
culminó con la ascensión al poder del personaje (Roys; 1973: 76). 

Marco conceptual 
Desde el comienzo de las disciplinas que estudian a las sociedades 
humanas, se tiene conocimiento de que el fenómeno de 
elaboración, peregrinaje y entrega de artefactos para un propósito 
sobrenatural es ubicuo y universal. Hartland sugiere que “la 
costumbre de depositar una piedra, un palo o una tela en un 
santuario es bien conocida alrededor del mundo” (Hartland  
1898: 450). Adicionalmente, Rouse (1905:20), le atribuye a la 
entrega u ofrenda un carácter eterno, porque la “ofrenda votiva” 
“hechas por ejemplo en tiempos de enfermedad o peligro son en 
gran parte iguales [entre sí] y [hoy en día] ofrendadas de la 
misma manera como lo fueron en los siglos III y IV antes de 
Cristo en la Península Itálica” (Ibid) este hecho bien puede 
extrapolarse a la cultura maya prehispánica así como a la cultura 
maya actual en la península de Yucatán.. 

Sin embargo Rouse, de ninguna manera, fue el único académico 

￼145



de este periodo en reconocer el artefacto votivo como ejemplo de 
la persistencia de las costumbres populares (Teske; 1980:94).  

Debido a la característica de ser elemental, el fenómeno de “la 
ofrenda” permite a los investigadores discernir los mecanismos 
del sincretismo, como la observación de la materialización de un 
hecho ofrecido en el pasado, que conjunta una serie de creencias y 
prácticas. 

Edward Clodd en su discurso a la Sociedad del Folklore de 
Inglaterra en 1896 usa la ofrenda votiva como un pedacito de 
evidencia para “mostrar que todos los cambios en las creencias 
populares han sido y siguen siendo superficiales; que el viejo 
animismo aun informa los credos más altos” (Clodd; 1896:50 ). 

Por otro lado, Foster rinde una detallada consideración sobre la 
manda o promesa (ambas interpretadas por Teske (1980:105) 
como las equivalentes mexicanas, campesinas e indígenas de las 
tamas griegas); elaboradas en Tzintzuntzan, como los mejores 

￼146

Figura 5. Ejemplo de contextos de vasijas semicompletas y fragmentadas



ejemplos de “contratos incontinuos o de corto plazo con patronos 
sobrenaturales” (Foster: 1967:235). Lo anterior, también nos 
permite incluir el ritual del k’ex, como un sincrético ritual entre 
los mayas peninsulares actuales. 

El anhelo de antropomorfizar el comportamiento de los 
fenómenos de naturaleza y sociedad, en deidades específicas, es 
fugazmente elaborado por Foster cuando dice que “tal como los 
individuos reparten de los seres humanos para encontrar quien 
los patrocine, igual sucede cuando se dirigen a los santos, y a las 
diversas manifestaciones del Cristo y la Virgen, demostrando su 
voluntad de entrar en relaciones contractuales con ellos” (Foster; 
1967: 233). Es decir, ayudando, al responder a propuestas  

La amplia gama de actos votivos cuenta con características que 
pueden parecer, a primera vista, una abrumadora variedad de 
datos de difícil comprensión. Sin embargo, después de un breve 
análisis se propone para su mejor entendimiento, un listado de 
características que pueden estar sujetas a dicotomías, y en las que 
la ofrenda se podría clasificar de la siguiente manera: 

￼147

Figura 7. La primera imagen muestra posible altar aprovechando las 
concreciones y acomodando piedras y cerámica encima. La siguiente imagen 
es posiblemente un altar hecho de piedras acomodadas. Ambos en la cueva en 
Aktun Santuario.



Anónimo - Por alguien. Permite conocer el rango en el cual, 
“la ofrenda” tiene un 
carácter de anonimato o 
de autoría (por ejemplo 
cuando se firma una obra 
como un vaso, una estela, 
un mural).Individual – 
Grupal. A pesar de lo 
autodescriptivo de esta 
clasificación, aun tiene 
p o t e n c i a l d e r e n d i r 
perspicacia conforme 
u n o c o n s i d e r a l o s 
desafíos organizacionales 
de los rituales colectivos 
p a r a l a r e a l i z a c i ó n 
simultánea, así como los 
l í m i t e s d e l a 
colectivización de las 
creencias y las prácticas..  

Público – Privado. 
Permite conocer el acceso que tenían grupos o individuos 
“externos” en cuanto a su observación, atestiguamiento y 
participación en una ofrenda determinada. 

Efímero – Permanente. Los diferentes puntos en esta escala, 
tienen una compleja y estrecha relación con las variaciones de los 
otros parámetros. Podemos notar, que entre los actos votivos 
antiguos y contemporáneos dentro y más allá del área 
mesoamericana, se pueden distinguir los que tienen una 
intención de dejar una marca material permanente sobre la 
memoria histórica (cajas del tiempo, monumentos, tumbas) y los 
que se centran en el desempeño de la efímera representación 
teatral, coreográfica o performativa, como impulsos a los cíclicos 
flujos de la vida (quebra-esparcimiento, derramamiento de 
sangre, esparcimiento de cenizas de cremación, incluso el “bolo" 
en bautizos) 

￼148

Figura 6. Ejemplos de pendientes y colgantes 
de caracol de la cueva del Roble. 



Trascendental – Habitual. Esto informa sobre la graduación 
entre un ritual de carácter cotidiano y rutinario; y un ritual de 
propósitos únicos y extraordinarios (por ejemplo, ofrendar 
alimentos a los aluxes, a las almas de los muertos vs las fiestas del 
inicio o final del katún). 

El esquema, más allá de clasificar "la ofrenda" en cuadros 
sinópticos simplificados que tienden a excluir mutuamente 
conceptos interrelacionados de forma compleja, ofrece una 
perspectiva multidimensional que permite una comprensión más 
precisa y holística. Esta propuesta busca comenzar a aplicar dicho 
esquema a la arqueología en cavernas, con el objetivo de 
estandarizar los conceptos, perfeccionarlos o, en su caso, 
descartarlos. 

Consideraciones sobre la modificación de 
los espacios 
Este aspecto se refiere específicamente a la modificación de 
aquellas áreas o espacios en las que realizaran los rituales. Dentro 
de los patrones disponibles se distinguen los intencionales, como 
la limpieza del área, las modificaciones al paisaje a través de las 
construcciones y las restricciones de espacios, todos los cuales, 
pudieran contar con sus correspondientes subrituales (como 
cuando se prepara un espacio para llevar a cabo una ceremonia), 
y las modificaciones inconscientes, aglomeraciones y remociones 
de escombro y fragmentos de artefactos quebra-esparcidos 
emergentes mediante el llamado "orden espontáneo", motivados 
por cuestiones pragmáticas y coordinados mediante estigmergia. 
Otros ejemplos son la delimitación de espacios con muros a junta 
seca y/o construcción de accesos elaborados con mortero.  

También es necesario incluir aquellas construcciones en forma de 
altares o nichos los cuales, están formados con los espeleotemas. 
Otras veces se elaboran pasadizos con las estalagmitas o 
estalactitas, que muchas veces hacen la función de jambas y 
dintel creando en su parte media un vano que da acceso al 
“espacio sagrado” o “área especial”, como en los recintos 
prehispánicos. Además de los altares, hay muchos otros espacios 

￼149



que por naturaleza la morfología de las cuevas provee, por 
ejemplo hay espacios  convexos, cóncavos y abiertos que también 
fungieron como escenarios de rituales y áreas para la reflexión 
(Tec; 2011). A diferencia de los muros que delimitación de un 
espacio pero resaltan el acceso característicamente más íntimo y 
sagrado, de otro más mundano. 

Existen diversos sitios documentados en la Península que 
resguardan ofrendas en lugares recónditos y difíciles de accesar, 
ya sea por la morfología accidentada de la cavidad o porque los 
mismos antepasados restringieron los espacios creando estrechos 
pasadizos a través de la construcción de muros. Cuevas como 

￼150

Figura 10. Metate trípode de piedra recuperada en la cueva del Roble.

Figura 9. Contextos subacuáticos. Muestra de un depósito de restos óseos 
humanos.



Áaktun Kóopo’, Aktun Hoon, El Santuario, Áaktun Boon, Xpukil, 
Aktun Tsitsel, son algunos lugares donde se pueden hallar 
ofrendadas desde vasijas, artefactos de cerámica, concha y 
obsidiana, incluso, recipientes de madera que hoy se encuentran 
petrificados.  

Los contextos subterráneos 
En un intento de conocer para proteger el vulnerable patrimonio 
prehispánico en cavernas, se ha intentado realizar el registro y 
muestreo de cavernas y cenotes donde se ha observado una 

amplia variedad de contextos, 
morfológicos, ecológicos y 
sociológicos que van más allá del 
marco referencial de este 
trabajo. Sin embargo, se intenta 
proponer una clasificación 
básica para la disposición de 
o f r e n d a s v o t i v a s e n l o s 
contextos subterráneos que 
fueron utilizados por los mayas 
tanto en la época precolombina, 
la colonial, incluso, en la 
actualidad. Algunos de estos 
lugares son húmedos y se 
caracterizan por contener uno o 
más cuerpos de agua o por ser 
contextos rituales subacuáticos.  

Las ofrendas encontradas en 
ambos contextos ocupan los 
recovecos ubicados en las 

paredes de la cueva, hasta los lugares más profundos. En 
ocasiones es necesario realizar un tortuoso recorrido que incluye 
dificultades tales como atravesar espacios estrechos y sinuosos, 
muros, tiros verticales, escaladas, cruzar mantos de agua y salir 
de complejos laberínticos. En ocasiones se ha comprobado que 
ofrendas que ahora se encuentran en dificultosos recovecos bajo 
el agua, fueron depositados en un momento en el cual, los niveles 

￼151

Figura 8. Vasija dispuesta sobre un 
acomodamiento de piedras. 



de este líquido eran lo suficientemente bajos para permitir el 
tránsito.  

Como se ha señalado, la morfología de la cavidad permite el uso 
de muchos de sus espacios como lugar para depositar la ofrenda 
votiva. Los espacios observados son: sobre el camino y en los 
laterales de los pasajes para no pisarlos, los recovecos, sobre todo 
aquellos cuya forma disimula el objeto dejado, agrietamientos 
donde a veces son tapeados, sobre estalagmitas de cúspide plana, 
debajo de goteras permanentes y sobre espacios construidos 
como altares, pequeños basamentos o muros. En su mayoría 
todos estos contextos están ubicados en la penumbra. 

￼152

Figura 13. Ejemplo de un altar elaborado con espeleotemas y en la 
base fueron dispuestas ofrendas. 



Sobre los materiales 
Aunque la mayoría de las ofrendas encontradas en las cuevas son 
piezas hechas con cerámica, también se hallan otros materiales, 
como las industrias lítica, malacológica y ósea, la metalúrgica y la 
madera. Algunos ejemplos que se presentarán provienen de 
ofrendas dispuestas en la superficie del interior de la cavidad y 
debajo del agua, se excluye muestras extraídas de estratos más 
profundos. 

En el caso de los depósitos de cerámica, las ofrendas se pueden 
hallar desde vasijas completas y fragmentadas, malacates, 
instrumentos musicales y tejos, por mencionar algunos ejemplos. 
De la industria lítica se ha identificado principalmente piedra 
caliza, pedernal, obsidiana, y piedra verde en formas de 
instrumentos de molienda, navajillas, hachuelas y cuchillos, 
piezas ornamentales: cuentas, orejeras, anillos, ajorcas, figurillas, 
entre otros. En la industria malacológica se han encontrado 
depositadas principalmente piezas automorfas y ornamentales 
principalmente, pendientes. De los restos óseos humanos, se 
hallan como ofrenda osamentas completas o partes de ella.  

Los mejores ejemplos del ajuar de los sacrificados fueron 
recuperados en el cenote sagrado de Chichén Itzá. Estos incluyen 
cascabeles de cobre, bases de sandalias, pectorales y anillos de 
tumbaga, entre otros. En este mismo contexto se hallaron 
banquillos y un falo de madera, posiblemente asociados a rituales 
de fertilidad. Es probable que la entrega de estos objetos estuviera 
acompañada de un ambiente ritual que incluyera música y el uso 
del fuego, no solo como fuente de iluminación, sino también para 
quemar ofrendas, resinas aromáticas, alimentos o bebidas 
dispuestas en recipientes ceremoniales. Estos alimentos, al 
finalizar el ritual, pudieron ser consumidos o vertidos en la tierra 
como parte del acto ceremonial. 

￼153



Diferenciar los artefactos de uso cotidiano ante los de uso ritual, 
es distinguible cuando las primeras son halladas fuera de un 
contexto cómodo de uso. El origen de las piezas puede ser desde 
algo local y/o elaborado en el lugar hasta algo transportable y/o 
transportado desde muy lejos. En ocasiones, se ha observado que 
las piezas fueron hechas exclusivamente para ofrendarse y 
algunas de ellas suelen tener formas especiales por ejemplo, las 
jarras polícromas de la gruta de Chac que muestras en sus 
decoraciones alegorías del agua. O el caso del silbato en forma de 
foca de la cueva de Acanceh que muestra la presencia de formas 
que no son comunes. 

 En contextos subacuáticos se pueden mencionar: el Cenote Tza 
Itza en Tecoh donde fue recuperada una olla con vertedera 
asociada a fragmento de venado cola blanca con los cráneos de 
una mujer y un infante. Así también el cenote San José de 
Mayapan, Cenote Itzá de Opichén y el Xbatun en Abalá que 
resguardan ofrendas de restos óseos humanos y vasijas.  

￼154

Figura 11. Ejemplo de una 
construcción al interior de 
la Cueva Santa María

Figura 12. Pasadizo localizado en la Cueva Madre 
Cristalina. Se muestra el énfasis por remarcar la 
entrada a la caverna a través del vano.



Consideraciones finales 
Las cuevas y los cenotes para los mayas tanto en el pasado, como 
en el presente, son espacios, en los que el ser humano se 
encuentra con la vida y también con la muerte, en ellos se halla 
inmersa también una enorme carga de elementos simbólicos que 
van desde ser la morada de las deidades, así como la vida 
representada en el color de sus aguas. En la profundidad de estos 
espacios, son evidentes los rostros de su antigua función, las 
osamentas humanas de los sacrificados ya sean infantes, adultos, 
o animales, las vasijas, los artefactos de madera, concha, caracol, 
lítica, metal, asociados a ellos, formaron parte del ajuar de los 
ofrecimientos a las deidades que moraban en estos lugares.  

Algunos de estos espacios subterráneos se siguen utilizando en la 
actualidad; durante las ceremonias que se llevan a cabo en ellos, 
el especialista ritual, J´men, sacerdote ora ya sea para pedir 
permiso a las deidades y acceder al cuerpo de agua o adentrarse a 
una caverna, con el fin de suplicar la llegada de las lluvias. Cada 
cruz en las ceremonias simboliza la cristiandad, el sincretismo, así 
como la conjunción de los mundos mayas natural y sobrenatural, 
en alusión a un pasado que se resiste a desaparecer. Tras la 
conquista muchos símbolos cristianos y mayas se fusionaron, 
creando así una forma única de religiosidad y culto popular en el 
cual, se ve inmersa la devoción de una cultura que aun sigue 
estando viva.  

Agradecimientos. Carlos Duarte y Grupo Espeleológico Ajau. 
Arqlogo Alfredo Barrera y Mario Novelo.  

Bibliografia 
Barrera Rubio, Alfredo y Carlos Peraza Lope. 1993. “Los vestigios 
pictóricos de la cueva de Tixcuytún, Yucatán” en: Land of the 
turkey and the Deer. Editado por Ruth Gubler. Labyrintos. 

Bassie-Sweet, Karen. 1991. From the Mouth of the Dark Caves: 
Commemorative  Sculpture of the Late Classic Maya. University 
of Oklahoma Press, Norman. 

￼155



George M. Foster. 1967. Tzintzuntzan: Mexican Peasants in a 
Changing World. Boston: Little, Brown and Co., 

Landa, Fray Diego. 1993. Relación de las Cosas de Yucatán.   
Editorial Porrúa, México. 

Lladó, Llopis N. 1970. Fundamentos de Hidrología Cárstica. Ed. 
Blume, Madrid.  

De la Garza, M., Izquierdo, A. L., León, M. D. C., & Figueroa, T. 
1983. Relaciones histórico-geográficas de la gobernación de 
Yucatán. Tomo I.  Ed. Universidad Nacional Autónoma de 
México. 

Roys, Ralph. 1973. The Book of Chilam Balam of Chumayel. 
Oklahoma, Press Norman. 

Tec Pool Fátima. 2011. “El uso de las cuevas mayas a través de 
tiempo” en Las cuevas de Yucatán Nº 1, la región de Valladolid. 
Ediciones Xibalba/L'atelier Carmine. Montreul, Francia. 42-55. 

Tec Pool, Fatima & Krempel, Guido. “The paintings of Aktun 
Santuario, Akil, Yucatán”. Mexicon XXXVIII (4), 97-107. 

Tec Pool Fátima y Milan Kovâk. 2011.  Hallazgos recientes en las 
cuevas alrededor de Uaxactun. En XXIV Simposio de 
investigaciones arqueológicas. Ciudad de Guatemala.  

2010.“Reporte de la cueva el Santuario”. Mecaoescrito inédito.  

Teske, Robert Thomas. 1980. Votive Offerings among Greek-
Philadelphians: a ritual perspective. Estados Unidos.  

Thompson, J. Eric S. 1929. Maya .Cronology: glipt G. of the 
lunar series. American antropologist. 

Uc González, Eunice. 1990. “Investigaciones arqueológicas en el 
Cenote San José, o de las Calaveras”. En Informe de los trabajos 
arqueológicos en el sitio de Mayapan, Yucatán.  

￼156



2005. “La obtención del Barro en Grutas de la Región Puuc y sus 
Implicaciones Culturales.” Tesis de Licenciatura. Universidad de 
Yucatán. 

Uc González Eunice y Carlos Peraza Lope. 2023. “Una cueva del 
Puuc como espacio ritual y demarcación geográfica-territorial 
Itzá” en 35 Simposio de Investigaciones Arqueológicas en 
Guatemala. .Editores: Bárbara Arroyo, Luis Méndez y Gloria Aju. 
735- 

￼  

￼157



 

ISBN 978-80-89027-76-7
￼158


	The Iconography and Epigraphy of Caves in the Maya Codices
	Introduction
	Sources
	Madrid Codex (Codex Tro-Cortesianus):
	Paris Codex (Codex Peresianus)
	Maya Codex of Mexico (Grolier Codex)
	Colonial Sources
	Table 1 List of all cave depictions in Maya codices
	Cave iconography in the Codices
	Glyphic Variations of "Cave" in the Maya Codices
	Standard cave depictions
	Cave place
	Woe to earth, woe to cave
	Lord of the cave
	Arrive in the cave
	Rare cave collocations
	The Role of the Cave in Codical Narratives
	Dresden codex
	Paris codex
	Conclusions
	Bibliography

	Áaktun Boom: una mirada a las huellas de nuestros antepasados en las faldas de la cordillera Puuc
	Introducción
	La Cueva de las Pinturas
	Un recorrido a su interior
	Huellas de peregrinación
	Reflexiones finales
	Bibliografía

	The monkey archer and other stories. Mythological reflections on caves among the Lacandon Maya
	Introducción
	2. Caves with statues of gods
	3. Caves with a celestial body
	4. Caves with a snake ruler
	5. Caves with demonic people
	6. Caves with animal-human
	7. Caves with animal monsters
	8. Caves with the place of origin
	9. Caves with entrance to the realm of the dead
	10. Caves with entrance to parallel worlds
	Conclusions
	Bibliography

	Túnel de Santa Elena, Nohcacab: un portal hacia el pasado histórico y arqueológico maya de Yucatán
	Algunos antecedentes de La villa de Santa Elena Nohcacab
	Morfología de la cavidad
	1) Túnel artificial
	2) Primer descenso entre la escorrentía de agua
	3) Pendiente con cascada
	4) Una majestuosa galería
	5) Sifón al manto acuífero
	Vestigios culturales a través del tiempo
	Un ecosistema en su interior
	Procesos geológicos
	Consideraciones finales
	Bibliografía

	Ofrendas en cuevas y cenotes: mensajes a las deidades del inframundo
	Introducción
	Antecedentes
	Marco conceptual
	Consideraciones sobre la modificación de los espacios
	Los contextos subterráneos
	Sobre los materiales
	Consideraciones finales
	Bibliografia


